## HISTOIRI

## DU DROIT PUBLIC ECCLESIASTIQUE

FRANÇOIS,

Dù l'on traite de sa nature, de son établissement, de ses variations & des causes de sa décadence;

ny a joint quelques Dissertations, sur les Articles les plus importans & les plus contestés.

PAR MONSIEUR D.B. 7 TOME PREMIER.



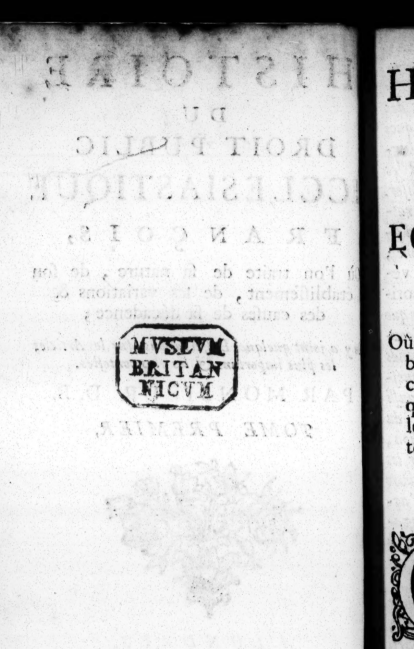


A LONDRES.

Chez SAMUEL HARDING.

M. D. CC. XXXVII.





b

Sou

# HISTOIRE

D U

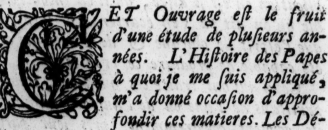
# DROIT PUBLIC

## **ECCLESIASTIQUE**

### FRANÇOIS,

Où l'on traite de fa nature, de son établissement, de ses variations & des causes de sa décadence; on y a joint quelques Dissertations sur les Articles les plus importants & les plus contestés.

#### PREFACE.



mêlés qu'ils ont eus avec presque tous les Souverains de leur Communion, m'ont mis Tome I. A dans

dans la nécessité d'examiner les Droits des uns & des autres, & les Principes sur quoi ils appuioient leurs Prétentions, d'en rechercher la date, si je puis ainsi parler, & les moiens dont on s'est servi pour les réaliser. Je n'ignore pas, que ces sujets ont été traités par des personnes d'une érudition & d'u. ne reputation toute autre que la mienne; mais, comme dit saint Augustin, la vérité est la fille du tems non de l'autorité\*, & il n'est point du tout impossible qu le travail & l'attention fassent des découvertes qui sont échappées aux plus grands genies. Je puis même dire, que ces ques. tions ne sont point aussi relevées ni aust épineuses qu'on le croit communément; du bon sens, un esprit droit, de la précision, de l'impartialité sur-tout, suffisent pour les décider: les Principes qu'on a à suivn sont en petit nombre; ils sont siclairs, l'application en est si aisée, qu'il est inconcevable qu'on ait pu s'en écarter, & il n'y o que l'esprit de chicane & de Parti qui ait été capable de produire ce prodige.

Ceux qui ont traité ces questions, étoient partisans de l'une ou de l'autre Paissance; ils avoient apparemment pris leur part avant

àc

une

troi

les

Pal

allég

par

plus

Ecri

l'em

fanc

fanc

des a

ce (p

où le

ver ?

Prin

appro

toute

les de

impol

cativ

n'a-t

le va

maxi

qui l

L

<sup>\*</sup> Veritas temporis, pon auctoritatis filia.

des

71101

les

iser.

rai-

ďu-

me;

vécori-

e que

écou-

ands

ques. ausi

; du

fion,

ur les

uivn

l'ap.

ceva-

n'v a

ui ail

toient

Tance;

parti

avant

avant que de se mettre au fait, semblables à ces Avocats qui se chargent de défendre une Cause bonne ou mauvaise: aussi ils outroient les Principes, & appuioient sur les raisonnemens les plus frivoles; un Passage de l'Ecriture, pris dans un sens allégorique, ou détourné de son vrai sens par une explication arbitraire, a servi plus d'une fois de fondement à de longs Ecrits, Autant, disoit-on, que l'esprit l'emporte sur le corps, autant la Puissance spirituelle l'emporte sur la Puissance temporelle; que n'a-t-on point dit des deux glaives, du droit de la Puissance spirituelle d'intervenir dans toute affaire où le péché se trouvoit ou pouvoit se trouver?

Quelques-uns se sont attachés aux vrais Principes, mais ils ne les ont point assez approfondis, ou ils n'ont osé les suivre dans toute leur étenduë: car la verité choque, Etes deux Puissances, au gré desquels il est impossible d'écrire, sont également vindicatives & également à redouter; & que n'a-t-on pas à craindre de ceux, qui pour se vanger, ont acquis le droit d'ériger en maxime séditieuse ou en héresie tout ce qui leur déplait?

L'obscurité dont je me suis enveloppé, A 2 me me met au-dessus de ces craintes; & il puis protester que mon impartialité est auss exacte que si j'écrivois sur les Droits du Muphti & du Grand - Seigneur, je n'at. tends ni pension ni benefice: quoique pourtant je croie pouvoir dire d'avance, que la Gause des Souverains est bien plu juste que celle des Papes; & que les Evê. ques, dont à peine on a daigné parler, font originairement sans comparaison plus puissans, & moins dépendants qu'ils ne le

sont aujourd'bui.

Voici le plan & la methode de cet Ouvrage. T'expose d'abord les Droits des trois Puissances, c'est-à-dire du Souverain, du Pape, & des Evêques, car c'est du concours de ces trois Jurisdictions que se forme le Droit Public Ecclesiastique François, & je regarde les idées distinctes que j'en donn comme une introduction nécessaire à l'Histoire que j'écris. Je me suis attaché dans cette introduction à établir les Droits du Souverain, parce que c'est à les détruin & à les affoiblir que les deux autres Puissances se sont attachées. Je fais ensuit l'Histoire de l'exercice de ces Droits, de l'abus qu'on en a fait, de la foiblesse qu'on a eue à les défendre, de l'adresse à les attaquer, des prétentions, des entreprises qu'ils qu'il. divil Com de f esten de la dent fait leur neme culté tions mêm Pren narci la Se mêlé. la I julqu Schi D

> divi que Prin d'en tienn

*sent* sées.

3 11

austi

s du

n'at.

oique

znce,

plus

 $Ev \hat{\epsilon} \cdot$ 

rler,

plus

ne l

t Ou-

trois

2, du

acours

me li

8 10

donne

l'Hi-

dans

its du

truire

Puil.

nsuite

s, de

qu'on

les ate eprifes qu'ils qu'ils ont donné occasion de former, & des divisions dont ces entreprises ont été suivies. Comme parmi ces Pretentions il y en a de fort embarassées, à cause du rapport essentiel qu'elles paroissent avoir au fonds de la Religion, & que par là elles demandent d'assez grandes discussions, j'en ai fait le sujet de quelques Dissertations, sans leur donner d'autre ordre que celui des Evénemens qui ont donné naissance aux difficultés qu'elles développent & aux contestations qu'elles decident. Pour l'Histoire même, je la divise en quatre parties; la Premiere, depuis l'établissement de la Moparchie, jusqu'aux tems de Gregoire sept; la Seconde, depuis Louis six, jusqu'aux Démêlés de Philippe le bel avec Boniface huit; la Troisieme, depuis la mort de ce Pape, jusqu'au Schisme; enfin la derniere depuis ce Schisme, jusqu'à la Constitution Unigenitus.

Du reste je n'ai point prétendu faire de division reguliere; ma grande & mon unique attention a été de m'attacher à des Principes également clairs & solides, & d'en tirer toutes les conséquences qu'ils contiennent, quelques contraires qu'elles puissent être à quelqu'une des Parties interessées. Aussi je ne crains pas de reponse

A 3 pre

6

précise; je m'attends seulement à des déclamations & à des accusations vagues de bardiesse, de témérité, & peut-être d'Héresie: j'espere pourtant, que les personnes non prévenues me sauront quelque gré de mon zele & de ma droiture.



INTRO.

D.

II

Die mo

cru

qu' mic loi: dev rap ado mo

fac

à l éto

### INTRODUCTION

A L'HISTOIRE
DU DROIT PUBLIC
ECCLESAISTIQUE
FRANÇOIS.

les autres Nations, ou n'eurent jamais, ou abandonnèrent bien vîte le Culte du vrai Dieu: leur Religion n'étoit qu'un amas monstrueux de Céremonies insensées & cruelles, ils portoient l'inhumanité jusqu'à égorger leurs semblables, & l'homicide, apparemment defendu par les loix, étoit sanctifié par la Religion & devenoit l'action la plus méritante par rapport à leurs Dieux; & quels Dieux adoroient-ils! des statues informes, des monstres, des bêtes feroces.

Les Druïdes leurs Prêtres, abusoient facilement & impunément de leur groffiére simplicité; intéressés qu'ils étoient à les entretenir dans leurs erreurs, ils étoient infiniment éloignés de travailler

A 4

à

20

es de

'Hé.

à les dissiper: peut-être aussi, que séduits & aveuglés eux-mêmes, ils prenoient pour vérité & pour piété ce qui n'étoit que mensonge & abomination.

Après tout, il est bien dissicile, ou plûtôt, il n'est pas possible que quelques - uns, ou mieux instruits ou naturellement plus éclairés, n'entrevissent le faux & le ridicule de leur Culte & de leurs Maximes: mais accablés de leurs propres doutes, captivés & vaincus par leurs passions, ils cessoient bientôt leurs recherches, & se laissoient, avec la multitude, entrainer au torrent de l'iniquité; si la vérité se montroit à eux dans tout son jour, la crainte des oppositions, le désespoir de se faire écouter leur lioit la langue & leur fermoit la bouche.

Il est tout-à-fait probable que les Habitans de Marseille, Grecs d'origine, répandirent dans le reste des Gaules la connoissance & le Culte de leurs Dieux, & qui peut savoir si ce nouveau Culte ne s'établît peu à peu sur les ruines de l'ancien? on ne peut aussi guères douter, que les Gaulois, vaincus & subjugués par les Romains, ne se soient accoutumés à la Religion ou plutôt aux Superstitions de leurs Vainqueurs. Un plus long

long trait j'en

l'En qui hum lum Mai qu'u foie Cor foit ne gou l'en qu' bré

don gif Fra ner ces du

ing

il i Fr

Pe

long détail seroit inutile au sujet que je traite: je crains même que le peu que

j'en ai dit, ne soit de trop.

ſé-

re-

qui

n.

ou

iel-

ou

vifilte

de

in-

en-

nt,

ent t à

des

ou-

t la

Ia-

ne,

la

IX,

ilte de

er,

ués

tu-

er-

lus

ng

La Foi Chrétienne, répandue dans l'Empire Romain, dissipa ces tenébres, qui seront toûjours la honte du Genrehumain. Les Gaules eurent part à la lumiere & en profiterent peu à peu. Mais ces Chretiens ne furent d'abord gu'un troupeau dispersé, ils ne composoient point un Corps, ou c'étoit un Corps obscur & caché; on le méprisoit, & les Souverains ni les Magistrats ne pensoient point à la forme de son

gouvernement.

D'ailleurs les Factions, qui ne cesserent point de déchirer l'Empire, jusqu'à ce qu'enfin elles l'eussent démembré, aussi-bien que les Guerres & les inquiétudes inséparables des nouvelles dominations, ne permirent ni aux Magistrats Romains, ni aux premiers Rois François de s'immiscer dans le gouvernement des Eglises. Envain donc, dans ces tems chercherions-nous des vestiges du Droit public eccléfiastique François: il n'a commencé que quand un Roi de France, se soumettant au joug de l'Evangile avec la meilleure partie de son Peuple, eut rendu la Religion Chré-

tienne

tienne la Religion dominante de ses Etats. Alors son gouvernement devint intéressant, & sit une partie très considerable du Gouvernement politique.

Dès ce tems on eut pour Maxime, que la nouvelle Religion n'alteroit, ne retranchoit aucun Droit du Souverain; que les affaires de Religion, étant devenuës des affaires d'Etat, ne devoient se traiter que du consentement & sous l'autorité du Souverain, que du moins il falloit qu'il en prît connoissance, & que les décisions ne pussent se publier sans sa participation.

Dès-lors on comprit, que pour conferver la paix & l'union, il étoit absolument nécessaire de conserver les anciens Usages, & que sans des raisons esfentielles, on n'y devoit faire ni souffrir

aucun changement.

On comprit que les Dignités eccléfiastiques, donnoient à ceux qui en étoient revêtus un très grand empire sur l'esprit des Peuples; & par une suite nécessaire, que ces Dignités devoient au moins avoir quelque dépendance du Souverain, en sorte que personne ne pût y être élevé sans son consentement.

Dès ce tems on distingua avec soin le spirituel du temporel, on convint que

le

le ]

l'au

VOI

fol

qu

fta

de

Pa

me

po

qu

ne

VO

or

au

gı

no

ni

fa

ſ

a

le Prince devoit intervenir à l'un & à l'autre & que le Chef de la Religion devoit borner au spirituel ses soins & sa sollicitude, sans jamais les étendre jus-

qu'au temporel.

rint

que

re-

in;

ve-

t fe

au-

fal-

que

lans

on-

ofo-

an-

ef-

frir

é-

oire

iite

ent

du

pût

n le

que

le

Tout ce que je viens de dire est constant par l'Histoire de la premiere Race de nos Rois: on n'y voit pas que les Papes se soient mêlés de leur Gouvernement, de leurs Divisions; ce n'étoient point eux qui donnoient les Royaumes, qui en confirmoient la possession; on ne les consultoit même pas, & l'on n'avoit avec eux que très peu de rapport.

Le Prince nommoit aux Evêchés, on ne payoit aux Papes ni Annates ni aucun Droit qui marquât que cette Dignité dépendît d'eux: le choix & la nomination du Souverain n'avoit besoin ni des Bulles ni de la confirmation du faint Siege; au moins, dans tous ces tems, notre Histoire n'en fait-elle au-

cune mention.

Si le Prince ne nommoit pas toujours & laissoit à quelque Ville la liberté de se choisir un Pasteur, c'étoit à lui non au Pape à confirmer cette Election. En l'un ou l'autre cas, la Consécration des Comprovinciaux donnoit à celui qui avoit été nommé ou choisi, le caractère Episcopal, la Jurisdiction sur telle ou telle portion du troupeau de Jesus-Christ, & tous les autres Droits qui y sont attachés.

Les Evêques, soutenûs de l'autorité de leur Souverain, assemblés par ses ordres, faisoient les Réglemens que de concert on avoit jugés nécessaires pour conserver la Discipline, pour remedier aux abus, pour empêcher & prévenir les desordres; l'Attache seule du Prince donnoit à ces Réglemens force de Loi, sans qu'il sût besoin que le Pape les consirmât, ou que par lui-même, ou par ses Legats, il eût présidé aux Assemblées dont ces Réglemens étoient émanés.

Les anciens Canons étoient comme la fource où l'on puisoit, d'où l'on déduisoit les nouveaux Réglemens; car on avoit pour maxime essentielle de ne s'en point écarter. Ces anciens Canons étoient les Usages qu'on avoit d'abord établis avec la Foi, c'étoient les Canons des Conciles Oecumeniques, qui avoient été reçûs dans tout l'Empire Romain, par consequent dans les Gaules, qui en faisoient une partie.

Quoique dans ces premiers tems de la Monarchie Françoise, on ne trouve pas

cau.

bea

Pa

ave

po

fût

les

fai

de

il

CO

di

ci

les

de

po

te

C

q

1

fr

n

n

elle

us-

i y

ité

or-

de

our

ier

nir

nce

oi,

les

ou

Af-

ent

me

łé-

ne

ons

ord

Ca-

qui

ire

u-

la

u.

beaucoup de vestiges de l'autorité des Papes en France, quoique même on cût avec eux peu de rapport, on ne peut pourtant douter que leur autorité n'y fût très respectée, & qu'on n'eût avec eux les rapports indispensablement & nécessairement attachés à la qualité de Chef del'Eglise & de Vicaire de Jesus-Christ; il est plus que probable, qu'on avoit recours à eux dans les occasions extraordinaires, dans les difficultés dont les décisions intéressoient la Foi; qu'au moins les Evêques des principaux Sieges leur demandoient leur Communion, & que pour l'obtenir ils leur envoioient leur Profession de Foi : car enfin, de tout tems le Vicaire de Jesus-Christ a été le centre de l'unité & de l'union Catholique.

Il y a plus, les Successeurs de S. Pierre ont de droit & d'obligation une inspection génerale sur toute l'Eglise. Ils
sont cette sentinelle placée sur la Montagne sainte pour découvrir tout Israël,
pour veiller sur lui & sur ses ennemis,
pour l'avertir de tous les dangers qui le
ménacent, pour l'exhorter, pour l'animer à s'en désendre. Qui peut douter qu'Israël ne doive respecter sa voix,
& que s'il n'est pas obligé de lui obéir

en aveugle, il ne doive au moins donner une grande attention à ses avertissemens.

Cette inspection du Chef de l'Eglise, a sur-tout pour objet les Pasteurs particuliers, qui comme lui sont participans du caractère & de la puissance Episcopale. Dans les tems d'Erreur, c'est à lui à veiller pour que ces places éminentes ne soient point remplies par des personnes dont la Foi puisse être suspecte; c'est à lui à employer son autorité, à faire servir le respect distingué qu'ont pour lui les Têtes couronnées, pour empêcher les progrès de l'erreur; si ce n'est pas à lui à juger, à condamner les rebelles, c'est à lui à encourager, à folliciter leurs Comprovinciaux de le faire: en un mot, tout ce qui regarde la Foi de l'Eglise, la pureté de la Morale, est de ion ressort; il ne peut se dispenser d'y donner ses attentions, & de prendre, conjointement avec le Souverain & les Evéques de la Nation, les mesures les plus justes pour leur conservation.

Outre cette universalité de soin, qui dui convient essentiellement en qualité de Vicaire de Jesus-Christ & de Chef de l'Eglise, on lui attribuë & il se gloriste

rifie part lui en de hibé mer cun par tres fepa leur

don avo drei firm nau de qui ble per rie je roi leu Sa

qu

ce

10

rifie d'une plénitude de puissance toute particuliere; suivant ces sentimens, lui seul peut dispenser pour le mariage en des degrés & des circonstances prohibées par les Réglemens universellement reçûs; tout ce qui ne reléve d'aucun Evêque en particulier, reléve de lui; par rapport aux Nations encore idolâtres, ou que l'Heresie & le Schisme ont separées de sa Communion, c'est à lui à leur envoier des Prédicateurs, à leur

donner des Evêques.

n-

Te-

se,

ti-

ans

-00

t à

ni-

des

ec.

é,

ont

our

ce

les

à

le

rde

10-

fe

&

ou-

les

er-

qui

ité

hef

10ific

En vertu de cette puissance, il croit avoir seul le Droit de confirmer les Ordres Religieux; il croit que sans sa confirmation on peut établir des Communautés regulieres, tels que sont les Peres de l'Oratoire, mais que sans elle, ceux qui s'y engagent ne sont point véritablement Religieux: on ne voit pas cependant, que l'Ordre Monastique en Orient ait été confirmé par aucun Pape, je ne sai même si les Benedictins pourroient montrer la Bulle originale de leur Erection. La Canonisation des Saints lui est aussi reservée; mais il est certain que cette reserve n'a pas toujours été en ulage.

Ce n'est pas tout, la qualité d'Evêque universel, qu'il s'attribue, & qu'il a en un certain sens, c'est-à-dire en tant qu'il est chargé de veiller sur toute l'Eglise, lui donne droit, ou lui fait croire qu'il a le droit de restraindre le pouvoir de chaque Evêque, de se reserver à lui seul l'absolution de certains péchés, de soustraire à leur jurisdiction une partie de leur troupeau (partie qui devroit leur être d'autant plus soumise qu'elle est plus distinguée, & que souvent ils sont obligés de s'en servir & de l'associer aux fonctions sacerdotales,) de confier à de simples Prêtres le pouvoir qu'il ôte à l'Evêque, c'est peu, de donner à des Corps entiers la puissance de délier ce que l'Evêque aura lié. Nous examinerons tout ceci en détail dans la suite de cet Ouvrage; mais nous croions pouvoir dire d'avance, que le Pape n'a point ces Droits, que s'il les avoit, la prudence & le bon ordre demanderoient qu'il ne s'en servit que très rarement: il est vrai, pour les soutenir il peut alleguer un long usage, qui forme la préscription; mais la préscription a-t-elle lieu dans ces matieres, & ne peut-on pas revendiquer ce qui manifestement a été usurpé & injustement accordé ou ccdé?

Les Evêques sont de Droit divin, c'est

à e qua Sain met reti Spin cata reter cha que roit roit dit c pôtr char † A1

> d'abo & re nes à turel me d & qu

[uper

cumq

\* J

des p

To

nt

E-

oi-

u-

ver

és,

ar-

oit

elle

ils

To-

de

oir

on-

de

ous

s la

ons

n'a

, la

ient

: il

ille-

pré-

-elle

-on

nt a

c'est

à eux tous que Jesus-Christ parloit, quand il dit à ses Apôtres: Recevez le Saint-Esprit; les péchés que vous remettrez seront remis, ceux que vous retiendrez seront retenus. \* Spiritum Sanctum: quorum remiseritis peccata remittuntur eis, quorum retinueritis retenta sunt. Ce qui est dit à Pierre au chapitre seizieme de Saint Mathieu. que tout ce qu'il lieroit sur la Terre seroit lié au Ciel, que tout ce qu'il délieroit sur la Terre seroit délié au Ciel, est dit dans le même Evangile à tous les Apôtres, en mêmes termes, excepté le changement du singulier au plurier. † Amen dico vobis quæcumque alligaveritis super terram erunt ligata in cœlo, & quæcumque solveritis super terram erunt soluta in cœlo.

De ces promesses magnifiques, faites d'abord à Saint Pierre par le Sauveur, & renduës quelque-tems après communes à tous les Apôtres, il est aisé & naturel d'inferer, que les Cless du Royaume des Cieux leur ont été aussi consiées, & que les paroles exprimées à la tête des promesses faites à Saint Pierre, doi-

<sup>\*</sup> Joan. XX. vs. 23. † Matt. XVIII. vs. 18.

vent nécessairement être sous-entendues à la tête des mêmes promesses, étendues par Jesus-Christ même aux autres Apôtres: Vobis dabo claves regni cœlorum.

Où est donc cette grande difference entre le Pape & les Evêques. Elle ne vient certainement point du Caractère Episcopal, ni de la puissance qui y est essentiellement attachée; pour en trouver de ce côté-là, il faut penser, ou que l'Episcopat n'a point été transmis par les Apôtres à leurs successeurs tel qu'ils l'avoient reçu, ou qu'ils étoient tous Chefs de l'Eglise, & que ce n'est qu'après leur mort que cette multitude de Chefs a été reduite à un seul: il n'est fans doute personne qui puisse admettr cette alternative insoutenable.

Tout Evêque a donc les Cles du Ciel, pour le troupeau qui lui est confié; il peut l'ouvrir, il peut le fermer; c'est lui qui lie ses brebis, c'est lui qui les delie. Tandis qu'il ne s'é carte point des Maximes reçues, i n'a point de superieur en cette sonc leurs tion, personne n'a Droit de lier la brebi qu'il aura laissée libre, ni de mettre et reur. liberté celle qu'il auroit liée : Jesus Christ lui a dit personnellement, en mê gé, q mes termes, ce qu'il a dit à Saint Pierre c'est à

Tibi

que !

cie

folli

fur t

les I

blis 1

pas r

glise

met

dans

clusio

vêqu

leurs

qu'ils

pour

ils for

qu'ils

leurs

de la

jugen

à moi

C'e

Qu

Tibi dabo Claves regni Calorum, quacum-

que ligaveris &c.

ues

ues pô.

ence

e ne tère

v eft

rou-

, OU

amis rs tel

oient

n'eft

itude n'eft

nettre

Clefs

lui est

Tefus

Tib

Cette conclusion au reste, ne préjudicie en rien au Droit d'inspection & de sollicitude, que le souverain Pontife a fur toute l'Eglise, & en particulier sur les Evêques, que le Saint Esprit a établis pour la gouverner; elle ne déroge pas non plus à ses titres de Chef de l'Eglise & de Vicaire de Jesus-Christ; elle met seulement le pouvoir Episcopal dans tout son jour : cette même conclusion montre peut-être, que les Evêques ont eu tort de laisser usurper leurs Droits; mais elle ne montre point, qu'ils n'ayent pas pu en ceder une partie pour de justes raisons.

Quelques Droits qu'ils ayent cedés, ils sont encore les maîtres de statuer ce qu'ils jugeront convenable au bien de le fer leurs Dioceses: ils sont Juges naturels, c'est de la Foy en premiere instance, & leur ne s'é jugement doit être suivi par provision; es, i à moins que le jugement contraire de fonc leurs Confreres, ne format par sa pubrebis blicité, une notoriété de faux ou d'er-

ettre en reur.

C'est particulièrement sur leur Cleren mê gé, que doit s'étendre leur vigilance; Pierre c'est à eux à juger de leur capacité ou de de leur incapacité pour les fonctions sacrées; c'est à eux à punir les coupables, & à éloigner les scandaleux du gouvernement d'une partie de leur troupeau : cependant comme la passion se glisse par tout, & qu'on a eu raison de craindre qu'elle ne pénetrât dans les Tribunaux ecclesiastiques, on a sagement établi, que ceux qui se croiroient lézés par la Jurisdiction Episcopale, pussent se pourvoir ailleurs en reformation ou cassation de leurs Sentences & Censures; la raison est, que les Ecclesiastiques sont Sujets du Roi comme les Laïques, & qu'il ne peut perdre le Droit qu'il a de les juger, d'examiner du moins si on leur rend justice.

Si j'osois declarer mon sentiment, je dirois qu'il est inconcevable que l'autorité publique ait mis des bornes à la Jurisdiction des Evêques, & qu'elle n'en ait point mis à celle des Superieurs des Ordres religieux, où ce seroit un crime inpardonnable, que dereclamer la protection du Souverain contre la violence & l'oppression, qui n'y sont point si rares qu'on pourroit peut-être le penser. Pourquoi cette partie si considerable de l'Etat est-elle soustraite à la Jurisdiction du Souverain? Si du moins,

comme

ils p mais aux breu imm Reli

com

par plain ces c du S Evêd essen ils f pû, roit t vivre les c mêm de le de vi des I Ulage mont où n vés.

Je ment jourd comme autrefois soumis aux Evêques, ils pouvoient implorer leur puissance: mais non; par des Priviléges onereux aux Particuliers, ces Corps nombreux & toujours à craindre, relévent immédiatement de Rome. Un simple Religieux peut-il s'y faire entendre par quel canal y fera-t-il passer ses

plaintes?

ions

ipa-

du

rou-

n fe

n de

les

age-

oient

pale,

rma-

es &

Ec-

mme

dre le

miner

at, je

l'au-

s à la

u'elle

erieurs

Quoiqu'il en soit, il est certain que ces exemptions sont contre les Droits du Souverain & contre les Droits des Evêques; je dis plus, ces Droits sont essentiels à l'une & l'autre Puissance; ils sont inpréscriptibles, on n'a pas pû, on n'a pas dû y renoncer. Ce seroit un Coup d'Etat, que de faire revivre les premiers Usages & remettre les choses sur l'ancien piéd: on peut même dire, & il ne sera pas difficile de le prouver, que c'est par ce défaut de vigueur, & d'attention de la part des Evêques à s'en tenir aux anciens. Usages, que les Papes sont peu à peu montés à ce haut degré de puissance où nous les voyons aujourd'hui élevés.

Je viens de dire il n'y a qu'un moment, que les Evêques sont encore aujourd'hui les maîtres de statuer ce

qu'ils

oit un mer la a viofont it-être confite à la moins, comme qu'ils jugeront convenable au bien de leur Diocese; leur Pouvoir cependant, n'est point absolu, ils ont des Regles à suivre, & dès qu'ils s'en écartent on peut leur resister. Leurs décisions, leurs itatuts sont essentiellement subordonnés aux Maximes de l'Etat dont ils font partie, le Souverain a Droit d'en connoître, & d'en ordonner la reformation, & les Particuliers doivent être reçûs à en appeller comme d'abus; tout ce qui peut interesser le gouvernement de l'Etat leur est interdit; ce qui est permis par le Prince, ne peut-être l'objet de leurs prohibitions: un Evêque n'abuseroit-il pas visiblement de son pouvoir, s'il proscrivoit les gens le Finance, s'il excommunioit ceux qui abandonnent leurs Femmes pour se faire Soldats? devroit-il leur être permis de lier les consciences, pour des sujets aussi minces qu'ils le font quelquessois? j'aurois honte d'en rapporter des exemples; l'abus de l'autorité, n'est-il pas plus propre à l'affoiblir qu'à la faire refpecter ? Plus leur Dignité est éminente, plus il faut veiller à les tenir dans l'ordre & dans la subordination : le Pape, consideré comme Prince temporel, est une Puissance étrangere, ils ne

qui jug du fa aun qui ence

ce

fub
pui
que
ne
l'or
qua
ne
leur
ceu
pou
Act
nul
me
fere

Evê Dio les I

ditie

ne doivent avoir avec lui de rapports, qu'autant & que quand le Souverain le juge à propos, & il ne convient point du tout que sans son consentement & sa recommandation, ils soient élevés aux Dignités de la Cour Romaine, ou qu'ils puissent y être cités, bien moins encore jugés, pour quelque cause que

ce puisse être.

de

ant,

gles

on

eurs

don-

t ils

d'en efor-

être

tout

ment

i est l'ob-

êque

e fon e Fi-

ui a-

faire

nis de

fujets sfois?

exem-

il pas

e ref-

ninen-

r dans le Pa-

empo-

C'est encore pour les tenir dans la subordination, & pour moderer leur puissance, qu'on a sagement établi, que les Pasteurs subalternes, ou Curés, ne seroient point amovibles, comme l'on parle, ad nutum Episcopi; que quand une fois ils seroient placés, on ne pourroit les déposseder sans leur faire leur procès; qu'on ne pourroit refuser ceux qui seroient légitimement présentés pour ces places, sans leur donner un Acte de refus; que ce refus seroit censé nul s'il n'étoit motivé; que dans le terme d'un an, ils seroient obligés de conferer l'Ordre de Prêtrise aux présentés, pourvû que d'ailleurs ils eussent les conditions marquées.

Il paroîtroit naturel, que chaque Evêque conferât les Benefices de son Diocese; mais outre qu'il est juste, que les Fondateurs ayent au moins le Droit

B 4

de

e, ils

de présentation, c'est qu'il ne convient pas qu'un Sujet, puisse indépendamment du Souverain obliger tant de Personnes, & par là se les attacher eux & leurs Familles: c'est seulement quand à l'effet de restrainde le pouvoir des Evêques à cet égard, que les Resignations en Cour de Rome peuvent paroître supportables. Le Pape est-il donc le maître des Biens ecclesiastiques? & pourquoi un Evêque ne pourroit il pas, aussi-bien que le Pape, recevoir une Refignation, unir plusieurs Benefices, en féparer un en plusieurs? Qu'on cherche tant qu'on voudra, on ne trouvera ni autorité non suspecte, ni raison solide, qui prouve que ces pouvoirs soient essentiellement attachés à la Papauté plûtôt qu'à l'Episcopat.

Cette reflexion merite d'être poussée plus loin: car de la dépendance où l'on est aujourd'hui à l'égard du Pape, on pourroit conclure, que pour le bien de la paix il a cedé les autres Droits qui paroissent avoir été un démembrement de ceux qu'il s'est reservé, on pourroit, dis-je, conclure de la sorte, si l'on ne savoit pas que ces Droits sont naturels à l'Episcopat, qu'autresois ils étoient communs à tous les Evêques,

3

80

au

fo

&

po

à ]

to

on

qu

tic

des

ile

VO

cei

ne

rep

me

VO.

ceu

des du

cuz

ac

que

tou

nt

n-

er-

&

nd

des

na-

Oî-

cle

&

as,

es,

ner-

vera

ide,

ient

iuté

ffée

l'on

on

n de

qui

nent

our-

, fi

font

is ils

ues,

& qu'ils ne sont devenûs particuliers aux Papes, que par l'inattention, la foiblesse, ou la cession des Souverains & des Evêques de chaque Nation.

Non, certainement, le Pape n'est point le Monarque de l'Eglise, il n'y a point un Pouvoir absolu. Il est le Chef de ceux à qui il a été dit comme à lui, Tout ce que vous lierez sera lié. tout ce que vous délierez sera délié; ils ont leur Pouvoir de celui-même, de qui il tient le sien, & en sa qualité de Chef il n'a sur eux que le Droit d'inspection & d'avertissement: il a pu s'établir des Usages, favorables aux Papes; mais il est absolument impossible, que le Pouvoir que Jesus-Christ a donné à tout ceux qui participeroient à l'Episcopat, ne reside que dans un seul, d'où il se repande fur tous les autres, autant seulement qu'il le juge à propos. Le Pouvoir Episcopal, est donc égal dans tous ceux qui y sont élevés. La difference des uns aux autres, vient uniquement du Droit d'inspection qu'un d'entre eux a sur plusieurs, & comme le Pape a ce Droit sur tous, on peut dire avec quelque vérité, qu'il est au-dessus de tous; d'ailleurs sans être le centre de l'autorité il est le centre de l'unité: aucun cun Evêque en particulier n'est necesfaire, mais il faut absolument que l'Episcopat ait un Chef; non, encore une sois, d'où l'autorité vienne, mais à qui tous ceux qui y participent soient unis dans la même Foi, & par leur moyen, les peuples qu'ils gouvernent. Ainsi, le gouvernement de l'Eglise n'est point monarchique, il est aristocratique: & de toutes les manieres de gouverner que nous connoissons, celle de la Republique de Venise nous

en donne une plus juste idée.

Comme aucun Evêque n'est infaillible, bien moins encore impeccable, & que leur éminente Dignité les met à couvert des poursuites ordinaires, le bon ordre veut qu'il y ait quelque Tribunal dont ils ressortissent, où ils puissent être cités, accusés, condamnés, si par malheur ils l'avoient mérité; il y en a un; c'est l'Assemblée des Comprovinciaux, où preside le Metropolitain. Si le nombre des Comprovinciaux n'est pas sussissant, ou que le Prince juge à propos de l'augmenter, il le peut, en ordonnant aux Evêques voissins de s'y rendre.

Si le coupable est lui-même Metropolitain, il peut être jugé par une As-

fem=

fo

m

m

ne

fo

ef

il

al

ti

re

fu

V

fe

C

séemblée d'Evêques qui ayent le Primat à leur tête; si enfin lui-même étoit Primat, une partie des Evêques de la Nation se feront un President, & jugeront le Primat accusé. Au reste, le Souverain à toujours sa Provision, il peut saisir le temporel de l'Evêque délinquant, il peut le faire arrêter prisonnier, l'exiler même, & faire nommer des grands Vicaires par celui ou par ceux qui ont Droit d'en nommer. Pour la Sentence définitive, elle ne peut émaner que d'un Tribunal composé d'Evêques.

Ces Assemblées peuvent aussi prononcer sur la Foy & sur la Discipline. Pour ce qui regarde la Discipline, elles sont indépendantes de Rome: il n'en est pas de même de la Foy, sur laquelle il faut nécessairement convenir avec les autres Evêques Catholiques, & en particulier avec le Successeur de Saint Pierre, Chef de l'Eglise & Vicaire de Jesus-Christ; par ce que la Foy ne peut varier, quoique la Discipline le puis-

fe.

ıt

11

it.

fe

if-

es

S,

us

lli-

&

t à

le

que

ils

m-

té:

m-

oli-

vin-

rin-

il le

voi-

tro-

Assem= Ces Assemblées sont légitimes dès qu'elles ont l'Attache du Souverain, celle du Pape n'y est point necessaire: & c'est une innovation que l'assistance

des Légats du saint Siege regardée comme indispensable, si ce n'est peut-être dans les Conciles œcumeniques. Il en est de même de la publication des Reglemens, des décisions que ces Assemblées pourroient faire; le Prince a Droit de les faire examiner dans ses Conseils, de rejetter, d'annuller, tout ce qui se trouveroit contraire aux anciens Usages: il a ce Droit à l'égard des Conciles généraux, à plus forte raison l'a-t'-il à l'égard des Conciles Provinciaux & Nationaux.

t

n

10

n

9

b

C

P

q

Les Statuts d'un Concile Provincial revêtus des formalités requises, obligent seulement la Province où il s'est tenu, à moins que par le consentement formel du Prince & des autres Evêques, il ne devienne équivalent à un Concile National: car en cette hypothése, il obligeroit toute la Nation.

Je pense qu'il est à propos d'abréger ce que j'ai dit jusqu'à present des trois Puissances; dont les Droits, réunis & temperés les uns par les autres, forment ce que j'ay appellé Droit public ecclesiastique François: on verra d'un coup d'œil ce que je me propose de prouver & de développer.

Premierement. La Religion Chrétienne n

1-

a

es it

n-

rd

i-

0-

ial

0-

il

n-

es

y-

n.

ger

ois &

orlic

un

ne

tienne n'a rien changé aux Droits des Souverains. Quelque éminent, quelque facré que soit le Caractère de ses Ministres, ceux qui le reçoivent ne cessent point d'être Sujets. De ce Principe incontestable on conclut certainement & évidemment, qu'il ne se doit tenir aucune Assemblée dans les Etats d'un Prince sans sa permission, qu'en vain on y publieroit des Réglemens sans sa participation & confirmation; que tous les membres de l'Etat, doivent contribuer de leurs Biens, & de leurs services personnels, à sa défense, à sa conservation; que pour exiger l'accomplissement de ce devoir & les y contraindre, il n'a besoin d'être autorisé de qui que ce soit; que c'est de lui que ses Sujets doivent tenir les Places éminentes qui les élevent au-dessus des autres; qu'il ne convient en aucune façon, qu'une Puissance étrangere puisse disposer de ces postes importans, ou que sans sa permission elle s'attache les Sujets d'autrui par les Dignités qu'elle s'est mise en possession de conferer; qu'il est juste qu'un Roy, pour empêcher la trop grande puissance de ceux qu'il éléve, se reserve plusieurs graces qu'il paroîtroit naturel qu'ils fissent; que ses tîtres tres de Protecteur, de Defenseur de la Religion, meritent au moins quelque reconnoissance de la part de la Religion & de ses Ministres.

Secondement. L'Eglise n'est point un Etat monarchique: elle a toutefois un Chef; mais ce Chef n'a point un Pouvoir arbitraire & absolu; c'est à l'Episcopat en general, non à lui en particulier, qu'ont été faites les promesses, & qu'a été donnée la puissance de lier & de délier; en qualité d'Evêque il n'a rien de plus que les autres; en qualité de Chef, il a certaines prérogatives, qu'on ne peut lui contester sans injustice & sans scandale. Les voici. C'est à lui à présider aux Conciles œcumeniques, à les convoquer peut-être, à les indiquer; chaque Evêque doit être en communion avec lui; il faut qu'il intervienne aux décisions qui concernent la Foy: à raison de l'Intendance générale qu'il a sur toute l'Eglise, c'est à lui de veiller à sa conservation, à son accroissement; c'est à lui qu'est dévolu le Droit de pourvoir à ce que l'Evêque, le Métropolitain, le Primat, refusent ou négligent de faire. Tous les autres Droits dont il joüit aujourd'hui, font des concessions, des usurpations

par

m

de

dé

ni

re

ce

au

R

Ce

la

cre

ce

me ils

Co

gra

dât

pe

Cui

cop

mê-

même, dont on pourroit, dont on de-

vroit peut-être se liberer.

it

nt

à

r-

**f**-

de

il

2-

ti-

n-

ci.

œ-

e,

tre

u'il

er-

nce

'eft

fon

olu

vê-

re-

les

nui,

ions

mê-

Troisiémement. Les Evêques ont de Droit divin le pouvoir de lier & de délier; c'est leur faute s'ils n'en jouissent plus aujourd'hui dans toute la plénitude avec laquelle ils l'ont reçû: les reserves que le Pape fait dans leurs Dioceses, ont un air de Souveraineté, qu'ils auroient du l'empêcher de prendre. Que dire donc du pouvoir que certains Reguliers, prétendent avoir de délier ceux que leur Evêque a liés? Les Evêques sont les Juges naturels de la Foy, du moins en premiere instance. L'acceptation qu'ils font des Decrets de Rome, est une vraie acceptation, non un simple acquiescement ou une soumission commandée : ils ne la doivent cette soumission qu'au Corps Episcopal; & s'il arrivoit que le grand nombre des Evêques ne s'accordât point avec le Pape, ce seroit au Pape à se réunir au plus grand nombre des Evêques, parce que, comme chacun d'eux il est soumis au Corps Episcopal & est son justiciable.

Je ne puis douter, que la plus grande partie de ce que je viens dire & de ce que je dirai dans la suite, ne passe en

Ita-

Italie pour autant de Blasphêmes, & ne m'attire la haine de la plûpart des Moines, sur tout de ce Corps puissant dont le gouvernement est monarchique: c'est pour quoi je demande la protection du Public, & je supplie ceux qui pourroient me deviner, de me garder un secret inviolable; car que pourrois-je devenir, & où serois-je en sureté, ayant pour ennemis ces gens dont le pouvoir n'a quelquesois point d'autres bornes que celles de l'autorité des

Princes qu'ils gouvernent?

J'entre à present en preuve des Droits que je viens d'attribuer aux trois Puissances, dont le concours & la subordination forment le Droit public ecclefiastique. Ces Preuves seront suivies de l'Histoire de la diminution, de la décadence de ce Droit, par l'usurpation d'une de ces Puissances, aussi-bien que par la foiblesse & la molle condéscendance des deux autres. Je marquerai ensuite distinctement, à quoi en est reduit aujourd'hui notre Droit public ecclesiastique, & quels sont les Points dont nous devons souhaiter le rétablissement avec plus d'ardeur, & que nous devons défendre avec plus de zèle.

PREU-

dro

que

fub

ils

à p

ferv

Ro

àle

je p

glife

poin

enc

ne i

de 1

Les

vent

que

& ti

I

#### PREUVES

8

les nt

ni-0-

IX

ar-

re-

ont

audes

des

ois

ec-

vies

e la

pa-

ien lés-

ue-

eft

blic

ints

iffe-

ous

EU-

DES DROITS DU ROI,

Par rapport aux Personnes & aux affaires Ecclésiastiques.

Pour contester à un Souverain les Droits que je lui attribue, il faudroit absolument ignorer ce que c'est que la Souveraineté: car elle ne peut subsister sans eux; ils lui sont naturels, ils en sont inaliénables, & elle dépérit à proportion qu'elle néglige de les conferver & de les faire valoir. Aussi, nos Rois ont tous eu beaucoup d'attention à les désendre, au moins les principaux: je puis-même dire que les Chess de l'Eglise, pendant plusieurs siècles, n'ont point pensé à les affoiblir, bien moins encore à les envahir.

Il s'agit ici de Faits, dont la vérité ne fauroit constater que par l'Histoire de l'Eglise & les Annales de France. Les premiers tems de l'Eglise, ne peuvent guères nous fournir l'instruction que nous cherchons: car alors, foible & timide, elle ne cherchoit qu'à se dérober à la persécution; & les Princes, Tom. I.

loin de s'intéresser à son gouvernement, femblolent faire leur unique occupation d'arrêter ses progrès, de la détruire même & d'en faire perdre jusqu'au souvenir s'il leur eût été possible. Ce ne sut qu'après que par sa patience & par ses travaux infinis, elle se fût peu à peu établie sur les ruines de l'Idolatrie, que fon gouvernement parut aux Souverains digne de leur attention. Ils y intervinrent; & autant que la nouvelle Religion le pouvoit permettre, ils firent par rapport à elle ce qu'ils avoient fait par rapport à l'ancienne : ils ne s'en déclarerent pas les Chefs, mais ils s'en firent les Protecteurs, & regarderent ce titre comme une partie essentielle de leur Souveraineté; ils ne déciderent point les questions qui s'élevoient, mais ce fut par leurs ordres que les Evêques assemblés, les déciderent, & ce fut par leurs Edits que ces Loix eccléfiastiques devinrent Loix d'Etat.

Pour empêcher que dans ces Assemblées il se sît rien contre leurs intérêts, ils y assistoient eux-mêmes, ou y envoyoient des principaux Seigneurs de leur Cour. Ils ne donnoient pas, si l'on veut, les Evêchés, (je parle des Empereurs Romains) mais ils ne souffroient

froi fans me con de I perce fort qui ces infin un l'on D deve tin,

D deve tin, re, ques impl pour Hér Jefus stant il ne clésia fort ; quali dre 1 toute de D

n

e-

ut

les

eu

ue

ins

in-

eli-

ent

fait

dé-

fi-

ti-

de

ent

nais

ques

par

ques

em-

êts,

en-

s de

e des

fouf-

oient

froient pas que personne y sût élevé sans leur approbation, ils faisoient même déposer ceux dont ils étoient mécontens, ils les exiloient. Les Evêques de Rome, soumis eux-mêmes aux Empereurs, n'intervenoient point dans ces sortes d'affaires: ce n'étoient point eux qui nommoient les Commissaires pour ces sortes de Procès; & il s'en falloit infiniment, que dans ces tems ils sissent un personnage aussi important qu'ils l'ont sait depuis.

Dès que la Religion Chrétienne, fut devenue par la Conversion de Constantin, la Religion dominante de l'Empire, le Prince entra fort avant dans la Souveraineté de l'Eglise. Le Evêques eux-mêmes s'adressoient à lui, & imploroient son autorité souveraine, pour l'extinction des Schismes & des Héresies, qui désolerent le troupeau de Jesus-Christ dès qu'il fut en paix. Constantin ne rejetta point leurs Requêtes, il ne répondit point que les Affaires ecclésiastiques n'étoient point de son ressort; persuadé au contraire, que sa qualité de Maître l'obligeoit à y prendre une très grande part, il emploia toute son autorité pour établir l'unité de Doctrine & de Sentimens, qu'il favoit être d'une si grande importance

pour la tranquilité de l'Empire.

Deux différens Partis s'étoient chacun choisi un Evêque à Carthage; l'un se nommoit Cécilien, l'autre Maiorin. A cette occasion s'alluma un Schisme, qui divisa presque toute l'Eglise, excepté les Gaules. L'Empereur ordonna à celui qui gouvernoit l'Afrique en som nom, d'instruire cette affaire. Quand elle fut instruite, il ordonna aux Chefs des deux Partis, de se rendre à Rome, pour y être jugés par les Evêques à qui il avoit ordonné de s'y trouver, pour en connoître conjointement avec le Pape Melchiade. La Cause fut discutée: Cécilien eut tout l'avantage qu'il pouvoit souhaiter.

Sans entrer dans le fonds de la question, que certainement on n'agiteroit pas aujourd'hui, il fut décidé que son Ordination étoit légitime: son Adversaire ne se tint pas pour bien condamné, il ne cessa point de demander à l'Empereur un autre Jugement. Comme il souhaitoit d'avoir pour Juges des Evêques Gaulois, Constantin ordonna la tenue d'un Concile à Arles; il sit écrire une Lettre circulaire à tous les Evêques qu'il jugea à propos de convoquer.

n

me vra Di ma

O

étée loin Re ferr Afi bui tro fé : Pro

mê re a & clar

àc

tra

tel acc pife

tier

On ne voit point que l'Evêque de Rome ait été distingué des autres: il est vrai qu'il députa deux Prêtres & deux Diacres, pour assister à ce Concile;

mais ils n'y présiderent pas.

On ne dit point alors, que la Cause étoit finie parce qu'elle avoit été traitée à Rome; Cécilien ne sit point valoir l'autorité infaillible du Siège de Rome; les Evêques n'eurent aucun scrupule d'examiner de nouveau une Affaire qui avoit été discutée à ce Tribunal, qu'un zèle aveugle & une piété trop crédule ont presque depuis divinisé: Melchiade même, devant qui ce Procès s'étoit agité, ne s'opposa point à cette espèce de Révision; il souffrit tranquillement qu'on le crût faillible.

C'est encore peu; Constantin luimême examina de nouveau cette affaire à Milan, & en décida juridiquement & en dernier ressort: personne ne réclama. En esset, quel inconvénient y a-t-il, qu'un Prince juge d'un sait tel qu'étoit celui de Cécilien, qu'on accusoit d'être intrus dans le Siège Episcopal de Carthage?

Ce que ce premier Empereur Chrétien avoit fait pour le Concile d'Arles,

C 3

il

Evêna la écri-Evêquer, On

nce

ha-

e;

Ma-

un

E-

pe-

noit

ette

or-

le se

par

é de

oin-

La

t l'a-

ques-

eroit

fon

dver-

mné,

Em-

me il

il le fit dix ou douze ans après pour le Concile de Nicée, il invita tous les Evêques de s'y rendre: nous n'avons pas la Lettre d'invitation, mais nous en pouvons juger par celle qui fut écrite aux Evêques nommés pour assister au Concile d'Arles: la voici, telle que l'Abbé Fleuri la rapporte dans son Histoire ecclésiastique \*. ,, Comme nous avons ordonné à pluseurs Evêques

, avons ordonné à plusieurs Evêques , de divers lieux, de s'assembler en la Ville d'Arles, dans le premier jour

,, d'Août, nous avons aussi jugé à propos de vous écrire, afin que vous

preniez une voiture publique, par l'ordre de Latronien Correcteur de Si-

ordre à votre choix, & trois valets

, pour vous servir pendant le chemin, & que vous vous trouviez au même

, lieu dans le jour marqué ".

Le Concile de Nicée fut composé de trois cent dixhuit Evêques: c'est le premier Concile œcumenique. L'Empereur y assista, à la première place, comme il convenoit; il y parla même sur les Articles contestés; il en soutint les décisions par ses Edits.

Les Successeurs de Constantin l'imite-

\* Tom. 3. p. 42. de l'Edition in 12.

fe fan s'e eu

de Co Su ils ves leu leu fen res per

les Ni tou auf de ou

tio

L'

poi poi qu' de

de

rent

rent dans ce point de sa conduite; il ne fe tint point d'Assemblée d'Evêques sans leur permission: que dis-je? il ne s'en sit que par leurs ordres, & ils y eurent toujours une très grande part.

E-

oas

en

au

lif-

ous

ues 1 la

our oro-

ous

par

Si-

ond

lets

in,

ême

posé

c'est

que.

nière

par-

s. nite-

rent

Il est à remarquer, que les Evêques de Rome ne dominoient pas dans les Conciles comme ils ont fait depuis: Sujets du Souverain comme les autres, ils n'avoient point d'autres prérogatives, que celles qui étoient attachées à leur Siége, leurs Légats n'avoient que leur voix dans ces Assemblées; la présence du Prince ou de ses Commissaires, empêchoit les intrigues, & ne permettoit pas que le plan des déliberations & des décisions vint de Rome. L'Histoire marque positivement, que les Légats de St. Sylvestre au Concile de Nicée, avoient ordre de consentir à tout ce que feroient les autres Evêques; aussi ces Assemblées n'avoient besoin ni de prorogation ni de translation, deux ou trois mois suffisoient pour y traiter, pour décider les questions les plus importantes, pour y faire les Réglemens qu'on jugeoit nécessaires: le Concile de Nicée commença à la fin de Juin de l'année trois cent vingt-cinq, & finit au mois d'Août de la même année; en a-t-il été de même des Conciles de Bâle, de Constance, & de Trente? Seroit-il témeraire de penser, que dans ces tems les Evêques de Rome n'auroient ôfé suspendre un Concile? que les Princes & les Evêques de concert, se seroient opposés à leur entreprise, persuadés que le gouvernement de l'Eglise n'est point un gouvernement monarchique, & que le Chef de l'Aristocratie est lui-même soumis aux décisions du Corps des Pasteurs qui la

composent?

Qu'il me soit donc permis de me corriger moi-même, du moins de m'expliquer. J'ai dit, que c'est au Pape à convoquer les Conciles généraux: il est vrai qu'aujourd'hui cet usage a prévalu; de manière cependant, qu'il est obligé de convenir avec les Princes de sa Communion, s'il en convoquera un, & ou il l'assemblera. Cet usage, dis-je a prévalu, sans doute parce que les Princes Chrétiens, dont les intérêts sont rarement les mêmes, se sont déportés de leur Droit à cet égard, entre les mains de celui, qui par sa qualité de Pere commun, doit leur être à tous également affectionné: mais s'ils s'accordoient ensemble, ou que comme autre-

fois

foi

ma

ce

So

Co

le

qu

en

VO

fai

pr

dr

c'e

&

par

ce

VO

Di

tio

po:

pai

c'e

cui

ou

plu

fois tous les Chrétiens eussent le même maître, alors je décide sans hésiter, que ce seroit aux Princes unis, ou au seul Souverain, à juger de la nécessité d'un Concile, à le convoquer, à marquer le lieu où il devroit s'assembler, & que le Pape seroit obligé de s'y trouver

en personne ou par ses Légats.

Les raisons de ma décision sont, qu'il n'appartient qu'au Souverain de convoquer les Assemblées qu'il juge nécessaires pour calmer, pour fixer les esprits de ses Sujets, pour établir l'ordre, pour retablir l'union & la paix; c'est que le Prince est le premier Pere & le premier Pasteur de ses peuples. par conséquent qu'il est intéressé à tout ce qui les intéresse; qu'il ne peut y avoir de Religion qui le prive de ses Droits, qui le décharge de ses obligations: par consequent, que si ce n'est point à lui à décider les Différends qui partagent la Croiance de ses Sujets, c'est incontestablement à lui à en procurer, à en ordonner même la décission. ou à prescrire les moiens qu'il juge les plus propres pour y réussir.

Après cette legère digression, qui peut-être n'aura pas déplu, je reviens à mon sujet. Il seroit, je crois, inuti-

Cr

le

coritrefois

ci-

en-

que

me

le?

on-

tre-

ent

ent

'Adé-

i la

me

'ex-

pe à

1 eft

alu;

ligé

omoù il

pré-

nces

are-

s de

nains Pere

gale-

le que j'entrasse plus avant dans l'Histoire ecclésiastique pour assurer aux Souverains les Droits que je leur attribue, lesquels consistent en ce que, même en matière spirituelle on ne puisse rien innover dans leurs Etats sans leur permission, en ce qu'aucun Réglement n'y puisse être fait sans leur participation, en ce qu'aucune Loi n'y ait de force sans leur confirmation, n'y soit promulguée que par leur ordre & sous leur autorité : ce qui s'est passé du tems de Constantin & de ses Enfans, met la chose hors de doute; Preuve d'autant plus solide, que leur conduite a été suivie & soutenue pendant un très long tems, par les Princes des différens Etats, qui en se formant, affoiblirent d'abord & enfin anéantirent cette puissance prodigieuse, qui n'avoit presque point d'autres bornes que celles qu'on attribuoit au Monde. Comme ce qui regarde les différentes Nations, qui comme nous ont sécoué le joug Romain, ne nous intéresse guères, je ne m'arrêterai qu'aux Usages, que suivirent par rapport aux affaires de la Religion, les Princes François, qui maîtres d'une partie des Gaules, embrasse. rent la Foi de Jesus-Christ. Te

qu

me ľF

do

M

dif

att de

pla

ma

ge roi

me été

re fta

feu

poi

reu

Le

du

&

que

ma

mi dél

ma qui Je suppose qu'on souffrira avec quelque satisfaction que je m'écarte un moment, pour retracer en peu de mots l'Histoire de ces Evénemens, qui ont donné naissance à la plus florissante Monarchie de l'Europe, & la plus distinguée par son constant & généreux attachement à l'Eglise: il n'est point de François à qui ce souvenir ne doive

plaire.

6-

IX

i-

e,

ne

ns

le-

ti-

ait

n'y

&

du

ns,

ive

iite

très

ens

rent

ette

ref-

elles

nme

ons,

oug

, 10

fui-

Re-

maî-

affe-

La vaste étendue de l'Empire Romain, fut cause de sa ruine. Ces grands genies, qu'un monde entier occuperoit à peine, ont toujours été extrêmement rares; de plus tous n'ont pas été placés de manière à exercer, à faire valoir leurs talents: Auguste, Constantin, Théodose ont été presque les seuls que leur Dignité n'embarrassat point; la plûpart des autres Empereurs gémirent sous ce poids immense. Leur foiblesse les contraignit de chercher du secours: ils partagerent la pourpre; & quelquefois croiant ne se donner que des égaux, ils se donnerent des maîtres. Le concert ne dura guères parmi eux; la jalousie, les défiances les désunirent bien vîte : d'ailleurs il ne manqua jamais d'hommes ambitieux, qui quant ils le peuvent, n'attendent pas pas qu'on leur rende justice, & s'approprient sans scrupule ce qu'ils s'imaginent être dû à leurs services & à leur mérite. Quels ruisseaux de sang ces mésintelligences & ces usurpations ne

firent-elles pas couler!

Cette puissance, affoiblie & partagée, ne parut plus si rédoutable aux Nations non assujetties; elles ôserent l'attaquer : & quoique leurs premiers efforts n'eussent pas de grands succès, ils leur firent du moins comprendre, que ces maîtres de la Terre n'étoient pas invincibles. En un mot, ce Corps immense, mal gouverné, épuisé par fes Divisions intestines, ne tarda pas long-tems à devenir la proie de tous ceux qui furent à portée de l'attaquer.

Si les François ne parurent pas les premiers sur la scéne, ils eurent la gloire d'achever la Tragédie, si je puis parler de la sorte, & de porter le dernier coup à cette puissance formidable, dont le Monde entier n'avoit évité les chaînes, que parce qu'elle n'avoit pas

connu toute son étendue.

A peine, cette Nation belliqueuse eut-elle passé le Rhin, qu'elle s'empara d'une partie des Gaules; l'Escaut,

tr

ra

fe

ac

av

pl

fo

fra

ble

OI

ot

VC

ca

fat

ne

ric

na bl

fi

d'o

de

re

ne

mi

lei

c'e

se t

ap-

na-

eur

ces

ne

rta-

aux

ent

iers ès,

re,

orps

par

pas

tous

tta-

les

gloi-

puis

der-

ble,

é les

pas

ieuse

npa-

la

la Somme, la Seine, la Loire furent de trop foibles barrières pour arrêter la rapidité de ses Conquêtes; sans cesse soutenue des nouveiles Troupes qui accouroient en foule de leur Pais pour avoir part à leurs succès, ils se multiplierent & se fortifierent loin de s'affoiblir: d'ailleurs leur probité & leur franchise naturelle, les rendoient aimables aux Peuples qu'ils se soumettoient; on aimoit autant, on aimoit mieux leur obéir qu'aux Romains, dont le gouvernement étoit devenu méprisable à cause de sa foiblesse, & odieux par leur insatiable avarice. Aussi chaque Campagne ne leur étoit pas moins utile que glorieuse: & certes, rien n'est plus étonnant, qu'un si grand Etat se soit établi en si peu de tems; sur des fondemens si solides, que nous avons tout sujet d'espérer qu'il subsistera jusqu'à la fin des siécles.

Les commencemens de notre Histoire font extrêmement embrouillés, on ne peut dire au vrai jusqu'où les premiers Chefs des François pousserent leurs Conquêtes: ce qui est de certain, c'est que Clovis, à la mort de son Pere se trouva maître d'un Etat considérable. Le bon ordre qui y regnoit, par la sa-

geffe

gesse & l'équité des Loix dont on l'avoit policé, son habileté pour la Guerre, la valeur naturelle de sa Nation, qui ranima celle des Gaulois, le mirent en état de l'augmenter au point, que ses quatre Fils, qui le partagerent après sa mort, eurent chacun une assez grande étendue de Pais pour porter justement le titre de Roi.

Ce qui lui servit le plus à se faire un fi grand Empire, ce fut sa Conversion, qui éteignit dans le cœur des Gaulois, le reste d'amour que le zèle de la Religion y conservoit encore pour les Romains leurs anciens maîtres. Cette démarche, que ses intérêts essentiels demandoient, fut suivie d'une infinité de

fuccès.

Sa piété, son zèle pour la Religion, ses liberalités immenses aux Eglises, font une preuve sans replique de son attachement au vrai Dieu. Comment accorder cet attachement sincère avec les violences & les perfidies dont l'Hiftoire l'accuse? Je ne lis cet endroit qu'avec chagrin, & je ne puis me résoudre à les croire, j'aime mieux penser, que ces Peuples Chrétiens, ne souffrant qu'avec peine des maîtres Idolâtres, se donnerent d'eux-mêmes à ce Prince, & que

que

Hi

mo

pot

ne tou

la I

du

ont

leur

trib

dan

Pri

&

fût

tant

mer

dan

des ]

nans

rent

bou

ici 1

rai a

que !

Aut

mett.

ceffer

Te

que ce qu'on lit de contraire dans les Histoires, n'a été écrit que sur des Mémoires de quelque Annaliste passionné

pour l'Idolâtrie.

it

ie

ès

7-

e-

ın

n,

15,

li-

0-

lé-

le-

de

on

es,

at-

ent

vec

Hif-

u'a-

idre

que

rant

, fe

, &

que

Au reste son attachement à l'Eglise ne dégénera point en servitude; il fut toujours persuadé de cette Maxime, que la Religion Chrétienne ne change rien du tout aux Droits que les Souverains ont effentiellement, & naturellement, fur leurs Sujets & fur tout ce qui peut contribuer à les maintenir dans l'ordre & dans la paix : c'est sans doute sur ce Principe qu'il nommoit aux Evêchés, & qu'il ne souffrit jamais que personne fût élevé à cette Dignité, qui donnoit tant de puissance, sans son consentement. Ses Successeurs se conserverent dans cette possession, jusqu'à ce que des Papes plus puissans & plus entreprenans que leurs Prédécesseurs, s'aviserent de la contester, & vinrent enfin à bout de la restraindre.

Je ne puis m'empêcher de condamner ici la manière dont Monsseur de Mezerai a parlé à cet égard: Les grands Biens que Clovis sit à l'Eglise, dit ce fameux Auteur, lui donnerent prétexte de s'entremettre de pourvoir aux Evêchés: ses Successeurs l'imiterent. Le moins qu'on puisse

puisse dire, c'est que ces termes sont peu mesurés: quand on n'a qu'un prétexte pour agir, ordinairement on agit sans un vrai Droit; prendre prétexte de s'entremettre d'une chose, c'est s'en mêler sans titre suffisant, sans raison légitime. Monsieur de Mezerai a-t-il pu ignorer, qu'un Souverain n'a pas besoin de prétexte pour pourvoir aux Dignités de son Etat; qu'un Evêché en est une, d'autant plus digne de ses attentions, que la Religion la rend plus respectable; que la saine Politique, ne peut lui permettre de consentir que ces places éminentes soient remplies indépendamment de lui? On pourroit croire qu'en cet endroit il a oublié les Maximes judicieuses qu'il débite ailleurs; mais il entreprend de prouver, qu'en effet Clovis usurpa un Droit qui ne lui appartenoit pas. Il pretend, que les Empereurs Chrétiens laisserent aux peuples des Villes Episcopales, pleine liberté de se donner des Evêques; qu'agir autrement, c'est aller contre les exemples de Jesus-Christ, contre la pratique des Apôtres & des premiers Fidèles.

Pour l'exemple de Jesus-Christ, il est bien difficile de deviner ce que Monsieur

fieu vin affu cet gem s'aff Tuda Sain da c des Apô choi faire part d'Ev ont-i une ger pas r veur tres d noml peu p qu'il leurs ! fiffen vincia

tout à

point

Empe

leurs

fieur de Mezerai veut dire; car ce divin Sauveur a choisi ses Apôtres; & assurément on ne trouvera jamais, qu'à cet égard il ait rien abandonné au jugement de la multitude. Les Apôtres s'assemblerent pour remplacer le traitre Judas: ils en nommerent deux, & le Saint Esprit, par la voie du sort décida en faveur de Mathias, qui étoit l'un des deux proposés. Il est vrai que les Apôtres laisserent à la multitude, le choix de ceux qui auroient la charge de faire aux Veuves & aux Pauvres la répartition des aumônes; mais s'agit-il là d'Evêques? en se conduisant de la sorte ont-ils prétendu faire une Loi & établir une obligation? ont-ils prétendu déroger au Droit des Souverains? n'est-il pas ridicule de vouloir conclure en faveur de la multitude, du fait des Apôtres & des Disciples, qui n'étoient qu'au nombre de cent vingt? n'est-ce pas à peu près comme si on vouloit conclure, qu'il faut que les Peuples choisissent leurs Evêques, parce que les Moines choifissent leur Abbé, leur Prieur, leur Provincial, leur Général? Enfin, il n'est point-du tout probable, que les premiers Empereurs Chrétiens abandonnassent t, il tout à fait au gré des peuples le choix de Mon-Tome I. fieur

nt

é-

git

cte

en

lé-

t-il

pas

ux

ché

fes

olus

ne

ces

dé-

roit

é les

ail-

er,

qui

que

aux

une

ues;

e les

pra-

s Fi-

leurs Evêques; du moins est-il certain que Saint Ambroise, aiant été choisi Evêque de Milan, son Election sut confirmée par l'Empereur qui regnoit alors en Occident. Mais l'eussent-ils fait comme on le dit, pourroit-on raisonnablement en conclure, qu'ils ne pouvoient en user autrement, & que leur qualité de Souverain ne les autorisât point à veiller pour que ces places importantes ne tombassent qu'à des personnes dont la fidélité ne leur fût point suspecte? Le seul exemple que cite Monsieur de Mezerai de l'Election de l'Evêque de Bourges, des intrigues opiniâtres qui forcerent les différens Partis à s'en remettre au choix d'un seul, sussit pour montrer qu'il a tort d'accorder au peuple ce qu'il refuse au Souverain.

Je reviens enfin à mon sujet. Par notre Histoire il est constant, que nos premiers Rois convoquoient en Concile les Evêques de leurs Etats, qu'ils indiquoient le lieu de ces Assemblées, qu'ils fixoient les Articles sur quoi elles devoient déliberer, qu'ils y assistoient, qu'ils y présidoient même en quelque façon, & que c'étoit quelquesois sous leur nom que les Decrets & les Ordon-

de no de for conce poin qu'el tion

qu'el tion E Moii gat, cher les & rent 1 leurs trouv ne fu rent 1 Char penda péce blier, teurs Pragn Schiff presqu

nan-

ain

oisi

fut

oit

-ils

rai-

ne leur

isât

im-

per-

oint

cite

n de

rens

d'un

tort se au

Par e nos

oncils in-

lées,

elles

ient,

elque

s fous

nan-

nances des Conciles se publicient; les Conciles d'Orleans, de Paris, de Leptines, & tant d'autres, qu'il est inutile de nommer, sont l'ouvrage de Clovis & de ses Descendans: les Capitulaires de Charlemagne, de Louis le debonnaire, de Charles le chauve, ne prouvent-ils pas sensiblement, qu'en ce point la seconde Race de nos Princes ne s'écarta point de la conduite de la premiere, qu'elle la surpassa même par son attention aux Affaires ecclésiastiques?

En vain les Papes donnerent à un Moine Anglois la qualité de leur Légat, à quoi ils avoient prétendu attacher le Pouvoir d'assembler des Conciles & d'y présider, nos Rois ne souffrirent point qu'il en fît usage; ce fut par leurs ordres, que les Conciles où se trouva ce Légat, s'assemblerent, & ce ne fut que par leur Attache qu'ils eurent la force d'obliger : n'a-t-on pas vû Charles cinq, le plus sage de nos Rois, pendant le Schisme, qui étoit une espéce d'interregne dans l'Eglise, publier, de l'avis des Prélats & des Docteurs de son Roiaume, la fameuse Pragmatique, qui empêcha que le Schisme ne troublât la paix de ses Etats? presque de nos jours, Louis quatorze D 2 n'a-t-il n'a-t-il pas fait régler la maniere dont on devoit parler, écrire, enseigner sur l'autorité des Papes en France? quelque effort qu'aient pu faire les partisans de Rome, nos Rois ont-ils recu en leur entier les Conciles de Bâle, de Constance & de Trente? n'est-ce pas eux qui ont réglé, comme ils l'ont jugé à propos pour le bien de leurs Etats, les prétentions des Calvinistes? Tant il est vrai que depuis l'Etablissement de la Monarchie, nos Souverains ont toujours usé du Droit qui leur est essentiel, d'intervenir aux Affaires Ecclésiastiques, de les régler même, & d'en statuer dans les occurrences, suivant les anciens Usages de leur Roiaume.

Je le sai, il est vrai, quand il est question de la Foi & des Mœurs, c'est- à-dire quand il s'agit du salut des Peuples, le Souverain n'a point alors Droit de suffrage, il est obligé de se soumettre lui-même & d'emploier son autorité souveraine, pour que ses Sujets se soumettent: mais tout le reste le regarde; c'est le dégrader que de soutenir le contraire, ou de prétendre que même en ces matières nécessaires il n'ait pas Droit de saire examiner dans ses Conseils, s'il convient de publier ces dé-

me 1 au de doit ver: que fans f s'affe hors turel naux Souv meni les ( recte c'est Cond indir roier ment fes E

décis

Le de le Affai d'en tout Biens ment D'ab

gé,

ont

fur iel-

rti-

eçu

de

pas

1U-

ats,

nt il

e la

ours

'inde

dans

U-

l est

'est-

Peu-Proit

met-

tori-

ts fe

e re-

que

n'ait

is fes

r ces

dé-

décisions, si elles sont conques dans la forme légitime, siel'on n'y a rien inseré au de-là du pur nécessaire, dont il ne doit se mêler que pour le faire observer: à plus forte raison est-il certain que ses Sujets Evêques, ne peuvent lans ses ordres & fans son consentement s'assembler, ni dans son Roiaume, ni hors de son Roiaume: d'où il suit naturellement, que les Conciles nationaux dépendent directement de chaque Souverain, & que les Conciles œcumeniques en dépendent indirectement; les Conciles nationaux dépendent directement du Souverain, parce que c'est à lui seul à les convoquer; les Conciles œcumeniques en dépendent indirectement, parce qu'ils ne pourroient porter qu'injustement & faussement ce nom, si aucun des Evêques de ses Etats n'y afsistoit.

Le Souverain, comme nous venons de le voir, a Droit de connoître des Affaires Ecclésiastiques, d'en ordonner, d'en procurer la décision: ce n'est pas tout; ses Droits s'étendent sur les Biens, sur les Personnes particulièrement consacrées & affectées à l'Eglise. D'abord, pour ce qui regarde le Clergé, soit séculier, soit régulier, il est D 3

visible, que ceux qui le composent? comme tous ses auras Sujets sont soumis à ses Loix & Ordonnances, & par une suite nécessaire, aux peines décernées contre les transgresseurs. Les Ecclésiastiques, il est vrai, ont des Immunités, qui mettent leurs personnes à couvert en fait de crime, des poursuites ordinaires de la Justice; il faut d'abord que leur Supérieur les juge, & qu'après les avoir condamnés à sa manière, il les livre & les abandonne au bras séculier: mais n'est-ce pas des Souverains qu'ils tiennent ces Exemptions? ne sont-ce pas les Souverains, qui en leur faveur ont établi un Droit particulier & nouveau?

J'avouerai, si l'on veut, que la bienséance exigeoit en quelque sorte ces Immunités, & qu'il ne convient pas pour l'honneur de la Religion, que ses Ministres, quoique criminels, soient traités avec aussi peu d'égards & de ménagement que les autres coupables: mais je nie sortement, que ces Immunités soient essentielles au Christianisme; que les Souverains qui l'ont embrassé, n'aient pas pu ne les point accorder; que les aiant accordées, ils ne puissent y déroger pour des raisons ur

gen-

ve qui infi rég pui d'u fier I Peu aur

ge

inju Pré s'ils ract des l'O

il n

Salo biat mon con qu'i

le d voic fuspôt: tion

pou

gentes; j'ose même défier, qu'on trouve quelque raison solide, pour prouver qu'un Prince ne peut pas en premiere instance connoître du crime d'un Clerc régulier ou féculier, & que pour le punir, il faille que la condamnation d'un Tribunal ecclésiastique précéde la sienne.

ent,

fou-

par

ecer-

Ec-

mu-

nes à

ırfui-

d'a-

, &

ma-

ne au

s des

emp-

ains,

Droit

ue la

forte

vient

2 que

Soient

& de

bles:

mmu-

tianif-

t em-

nt ac-

ils no

ns ur-

gen-

Et certes, quand Dieu déclara à son Peuple, que le Roi qu'il demandoit auroit sur eux Droit de Vie & de Mort, il ne fit aucune exception en faveur de la Tribu de Lévi. Saul commit une injustice criante de faire égorger les Prêtres que David avoit trompés: mais s'ils avoient été coupables, leur Caractère n'auroit pu les mettre à couvert des rigueurs de sa Justice. Ce ne fut pas l'Onction sacerdotale, qui empêcha Salomon de faire exécuter contre Abiathar Grand-Prêtre, la sentence de mort qu'il avoit justement prononcée contre lui: le seul souvenir des services qu'il avoit rendus à David son Pere, le détermina à la clémence. Nous ne voions point dans l'Evangile, que Jesus-Christ ait prétendu exempter les Apôtres des Loix imposées à toute sa Nation; au contraire, il fait un miracle pour paier la Capitation qu'on lui de-D 4

mandoit. Les Apôtres eux-mêmes n'ont rien dit, d'où l'on puisse conclure que les Immunités ecclésiastiques safsent partie de la Religion qu'ils ont

prêchée.

Par ceque je viens de dire, on peut juger de la justice & de la validité des Excommunications que les Papes lancèrent contre Henri trois, parce qu'il avoit fait mourir le Cardinal de Lorraine, son ennemi personnel & le principal auteur & fauteur des Divisions qui désoloient son Etat, & qui ne tendoient à rien moins qu'à le détrôner & à faire passer son Sceptre en des mains étrangères.

Il en est de même des Immunités & Franchises, qui faisoient autresois des Eglises autant d'azyles pour les Criminels: les Princes les avoient accordées par respect pour la Religion; mais aiant éprouvé, que l'impunité, produite par ces Exemptions, multiplioit les crimes, ils les ont ôtées peu à peu & les ont modifiées de manière, qu'elles n'ont plus de si funestes suites. S'ils ont eu Droit d'ôter ces Exemptions & de les restraindre, pourrions-nous croire qu'ils eussent excédé leur Pouvoir, si dans certaines occasions ils eussent

em-

em

én

ce

Sa

be vi

de

to.

il

ter

ful

fi

eco

qu

qu

ne

on

rév

d'l

qu

nel

Ar

té

gra

es

u-

If-

nt

ut

des

cè-

a-

rai-

pal

dé-

ent

fai-

é-

s &

des

mi-

dées

mais

pro-

lioit

peu

u'el-

S'ils

ns &

croi-

oir,

em-

empêché quelques-uns de leurs Sujets énormément coupables, de joüir de celles-mêmes qu'ils avoient accordées? Salomon viola-t-il la fainteté du Tabernacle où reposoit l'Arche du Dieu vivant, en ordonnant à Banaias Chef de sa Milice, de tuer Joab, qui s'y étoit résugié, de le tuer même au pied de l'Autel, qu'il tenoit embrassé & dont il resusoit opiniâtrément de s'écarter?

Les Immunités dont nous parlons, subsistent encore aujourd'hui dans la plus grande partie de l'Italie, qui est, si je puis ainsi parler, un Pais tout ecclésiastique. Mais les desordres qu'elles y somentent, les Attentats qu'elles y autorisent en quelque saçon, ne prouvent que trop, que nos Princes ont sait sagement d'y déroger & de les révoquer.

Les Exemptions dont jouissent aujourd'hui les Ecclésiastiques, en vertu de quoi ils sont dispensés de servir personnellement le Roi dans ses Camps & Armées, sont encore un effet de la bonté de nos Souverains; effet purement gratuit, qu'ils avoient Droit de resuser, qu'ils ont à présent Droit de révoquer. En vain citeroit-on les Canons, qui in-

5

spi-

spirent & recommandent aux Ecclésiastiques une si grande horreur du sang: cette Discipline introduite, n'est point essentielle au Christianisme, elle ne préjudicie point aux Droits du Roi, & ne peut dispenser ses Sujets de l'obligation où ils sont, de lui obéir, & de le servir aux dépens de leur vie; ne voions-nous pas dans notre Histoire, les Evêques mener leurs Vassaux au combat, & paier admirablement bien de leurs personnes? sous Philippe Auguste, les Evêques d'Orleans & d'Auxerre furent condamnés à l'amende, pour s'être retirés de l'Armée avec leurs Troupes sous prétexte que le Roi n'y étoit pas en personne; ils en porterent leurs plaintes à Innocent trois, qui gouvernoit alors l'Eglise de Rome : ce sage & modéré Pontife, du moins en cette occasion-là, leur repondit qu'il ne vouloit pas contrevenir aux Loix du Roïaume; & ils furent obligés de paier l'amende à laquelle ils avoient été condamnés.

u

p

aj

P

p

m

gi

Ca

CC

m

ab

L'Empereur Valens publia une Loi, qui ordonnoit à tous les Moines d'aller à la Guerre. Personne n'ignore que cet Empereur étoit passionné pour l'Arianisme; je conviens même que sa haine pour

nt

ne

i,

0-

&

ne

e,

au

en

u-

u-

le,

urs

n'y

ent

ou-

fa-

en u'il

oix

de

été

oi,

cet ria-

aine

oour

pour les Catholiques lui avoit dicté cette Loi : suit-il de là, qu'en la portant, il ait excedé son Pouvoir, du moins par rapport à ceux que leur âge trop avancé & leur santé usée ne mettoient point hors d'état de lui obéir? Les deux fils de Heli, Grand-Prêtre du Peuple de Dieu, ne tomberent-ils pas morts à côté de l'Arche, qu'ils défendoient contre les efforts des Philistins qui l'attaquoient? N'a-t-on pas vû dans des villes affiégées, les Moines prendre les armes, & partager avec les autres habitans les dangers & les fatigues de la défense? Du tems de la Ligue, si préconisée par les Papes & leurs adhérants, tous les Religieux qui étoient à Paris, ne composerent-ils pas un espéce de Corps d'Armée? l'Estampe grotesque de la Revûe qui s'en fit, apparemment par le Légat, n'est-elle pas un Monument authentique, que le port des armes n'est point essentiellement interdit aux Ministres de la Religion? N'a-t-on pas vû Jules fecond, le casque en tête, la cuirasse sur le dos, commander ses Armées & presser vivement le Siége d'une Place, qu'il vouloit absolument emporter?

Qu'on demande au Pape, s'il ne peut

pas

pas autoriser les Prêtres & les Religieux à prendre les armes: on est assuré qu'il repondra qu'il le peut. Pourroit-il repondre de la sorte, s'il étoit essentiel à l'homme particulièrement confacré aux Autels & à la Religion, de s'abstenir des Combats? Qu'on cherche tant qu'on voudra, on ne trouvera rien, ni dans le Sacerdoce, ni dans la Profession religieuse, qui soit incompatible avec une juste défense ou une attaque nécessaire: Saint Pierre n'étoit-il pas Prêtre quand au Jardin des oliviers il tira l'épée pour la défense de son divin Maître? L'incompatibilité qui se trouve aujourd'hui à cet égard, ne vient donc que d'un Réglement de Police eccléfiaftique, qui n'a pu avoir de force, qu'autant que les Souverains ont renoncéau Droit qu'ils avoient d'en empêcher l'exécution: mais renonciation, qui ne peut être absolue; de laquelle par conséquent ils peuvent revenir, quand il leur plaira.

Pour achever de montrer, que la Religion Chrétienne n'a rien changé au Pouvoir du Souverain sur ses Sujets, de quelque rang, de quelque condition qu'ils puissent être, il ne nous reste plus qu'à faire voir, que la puissance du

Prince

de

ne

fic

fit

m

lei

fo

êt

80

au

Fi

da

tre

en

c'e

zei

les

qui

liéi doi

qu'

fon

Prince ne s'étend pas moins sur les Biens, que sur les Personnes ecclésias-

tiques.

C

e

r-

le

1-

nt

it

u-

ut

é-

ur

au

s,

on

efte

nce

Afin de faire mieux sentir l'étendüe, de ce Droit inaliénable de la Souveraineté, il est tout à fait à propos, de considerer les Biens d'Eglise sous deux dissérens rapports, en deux dissérentes situations: ou ces Biens sont actuellement possedés par des personnes spécialement consacrées aux Autels; ou ils sont à donner, à des personnes de ce Caractère. Une comparaison sera peutêtre mieux sentir ce que je veux dire, & donnera plus de clarté à ma pensée.

Les Biens d'Eglise, comme ils sont aujourd'hui partagés, ressemblent aux Fiefs; foit qu'actuellement ils soient dans la main de celui qui en est le maître, soit qu'ils n'y soient plus, & qu'il en ait gratifié differens Particuliers : or c'est au Souverain ou au Seigneur suzerain à donner les Fiefs; quand il les donne, il ne décharge, ni ceux qui par sa liberalité deviennent particuliérement ses Vassaux, ni les Terres dont il les met en possession, de ce qu'ils lui doivent naturellement. Disons donc à proportion, que c'est au Souverain à donner les Biens d'Eglise, c'est à dire les Benefices; & quand il les a donnés, il a sur eux les mêmes Droits qu'il a sur toutes les Terres qui com-

posent ses Etats.

Tout ceci veut dire, qu'il n'y a rien dans la Religion qui exige que les Biens dont jouissent ses Ministres soient exempts de charges publiques, & que c'est de la seule bonté des Princes que l'Eglise tient ses Priviléges à cet égard : à quoi sans doute, il leur est permis de déroger quand ils le jugent à propos, sans que personne au monde puisse légitimement s'y oppo-Les Biens que la piété des Fidèles a confacrés au Culte de la Religion & à l'entretien de ses Ministres, ne devoient-ils rien au Souverain avant leur consécration? ont ils depuis changé de nature? la volonté des Donateurs a-telle pu leur en faire changer? les Princes même, en déchargeant ces Donations des charges publiques, ontils pu lier leurs Successeurs de sorte, qu'ils ne puissent se rétablir, eux & le reste de leurs Sujets, dans leurs Droits naturels à quoi une piété mal-entendue avoit fait injustement renoncer? les Biens que les premiers Chrétiens donnerent à l'Eglise, ne restoient-ils

ti

va Bi lu

en

ce pe ga ce cef fal qu

né

bie

COI mu de five

d'ui

pas comme les autres, sujets aux Contri-

butions publiques?

a

à

11

1-

ıu

0-

es

80

e-

ur

de

-t-

les

ces

nt-

te,

: le

oits

en-

er?

ens

-ils

pas

Or, je l'ai déja dit plusieurs sois, & c'est un Principe qu'on ne peut trop inculquer & trop développer, la Religion Chrétienne n'a rien changé au Droit des Souverains. Clovis converti, eut les mêmes Droits qu'il avoit avant sa Conversion; ses Sujets & leurs Biens, ne dépendirent pas moins de lui.

J'ai dit que c'étoit une piété malentendue, qui avoit engagé les Souverains à renoncer à une partie de leurs Droits les plus naturels, & que cette renonciation étoit injuste. J'appelle piété mal-entendue, celle qui regarde comme essentiel à la Religion ce qui n'a point avec elle de rapport nécessaire: il falloit fonder des Eglises, il falloit pourvoir à la subfistance de ceux qui les desservoient; mais il n'étoit pas nécessaire de les fonder si richement, bien moins encore l'étoit-il de leur accorder une foule de Priviléges & d'Immunités; les Fondations sont l'ouvrage de la vraie piété; les liberalités exceffives, l'exemption des Loix communes de l'Etat, sont celui d'une piété fausse & outrée, ce n'est pas assez, d'une piété injuste.

Le Prince, pour gouverner ses Etats, pour en éloigner la Guerre, pour la soutenir quand il ne peut l'éviter, pour picquer l'émulation par de justes récompenses, pour donner à sa Dignité l'éclat & la magnificence qu'elle doit avoir, a nécessairement besoin de l'assistance de ses Sujets: le secours qu'il ne tire point des uns, il faut qu'il le tire des autres; ainsi, ce que les Ecclésiastiques ne fournissent point, c'est aux Laïques à le suppléer, & à porter la charge dont les premiers sont exempts. Ne font-ils donc pas tous membres d'un même Corps? n'ont-ils pas le même intérêt, que le fer & le feu de l'Ennemi ne désolent pas leurs campagnes? le foin & la vigilance du Souverain, ne font-ils pas à leur égard, des titres aussi légitimes de tribut & de reconnoissance, qu'à l'égard de ses autres Sujets? est-il juste qu'ils jouissent des avantages que procurent la Paix & la Victoire, sans y contribuer en rien? n'est-ce pas assez, n'est-ce pas même trop, que personnellement ils soient exempts d'exposer leur vie pour la défense de l'Etat, fautil encore que leurs immenses possessions foient exemptes des Contributions publiques? Quel foulagement ne recevroient

Pri l'ar me jou fem plu

en

fensté; fon l'er dorrich four dale que qu'il var.

les

que

des

rièi

nou

vroient pas les peuples, si ces odieux Priviléges étoient retranchés, ou que l'amour du bien public engageât comme il le devroit faire, ceux qui en joüissent, à y renoncer? Quel renversement, que ceux qui doivent être les plus détachés des Biens de la terre, en joüissent plus abondamment & plus

tranquillement!

la

ur

m-

é-

alif-

ne

ire

Ai-

ux

la

ots.

res

nê-

In-

ne ussi

ce,

t-il

que

ans

ez,

nel-

oser

ons

pu-

ecc-

ient

Après tout, il faut en un certain sens, qu'ils jouissent de cette tranquilité; les fonctions dont ils sont chargés, font incompatibles avec le tumulte & l'embarras des Affaires. L'abondance dont ils jouissent la plûpart, devroit assurément produire cette tranquilité; mais tout le contraire arrive, & les plus riches, font ceux qui font retentir plus souvent nos Tribunaux de leurs scandaleuses contestations; il semble même que leur séparation du monde, ne serve qu'à donner sur eux plus de force à l'avarice, qui crie sans cesse, Encore, Encore; leurs Biens augmentent tous les jours, tous les jours ils font revivre quelque nouveau Droit, & les Loix des Princes sont de trop foibles barrières pour les empêcher de faire de nouvelles acquisitions: ceux d'entre eux qui attirent des Donations, qui dé-Tome I. chi-E

chifrent de vieux Tîtres, qui en fabriquent peut-être, sont les plus considerés; la fourbe se commence de loin, & n'est mise en œuvre que lors qu'on est assuré du succès. L'abondance ne peut donc produire la tranquilité, puisque les gens d'Eglise ne sont pas tranquilles; & sans doute qu'ils le seroient davantage, s'ils étoient moins opulens: d'ailleurs, à quoi la plûpart sontils si utiles au Public, que pour ne pas troubler leur tranquilité il faille exempter leurs Biens de toute charge? Ces Moines si riches, ces Beneficiers si opulents, qui n'ont point d'autre emploi que de chanter au Chœur, seroient-ils moins en état de chanter comme ils font, si par de justes Contributions on diminuoit leurs trop gros Revenus?

Ce qu'ils disent ordinairement, & sur quoi ils appuient si fort, est un langage vuide de sens, qui n'a de force qu'autant que l'aveugle crédulité lui en donne. Quoi! les Bleds, les Bois, provenans des Terres des Ecclésiastiques, l'argent qu'ils en tirent, ont en eux-mêmes quelque chose qui les distingue des Biens des Séculiers, & c'est un crime que de les confondre? Ce qui sert aux Autels, à la décoration des

Tem-

cré ; cette des g prod Bien peuv fance ceux pour feroi faire confiqui

Ten

est p en c Con siasti béir

relle qu'il Bier de le que attac quei

gén tach com ri-

de-

&

eft

ne

uis-

an-

ent

pu-

nt-

pas np-

Ces

pu-

ploi

-ils

ils

on

&

lan-

lui

ois,

ısti-

t en

dif-

'eft

qui

des

Temples, est en quelque sorte consacré; mais il y a du ridicule à étendre cette espéce de consécration aux Terres des gens d'Eglise & aux Fruits qu'elles produisent: non encore une fois, ces Biens n'ont point changés de nature; ils peuvent être emploiés à des usages profanes, & ils ne le sont que trop, par ceux qui voudroient les faire passer pour facrés; fussent-ils facrés, ce ne seroit point les profaner, que de les faire servir aux besoins de l'Etat; le consentement des Possesseurs, de celui qui se dit le maître de ces Biens, n'y est point nécessaire, c'est au Prince à en décider, & dès qu'il demande la Contribution qu'il a réglée, les Eccléfiastiques ne sont pas moins obligés d'obéir que les Séculiers.

Nous avons dit encore, que naturellement il convient aux Princes, & qu'il est de leur ressort, de donner les Biens d'Eglise à ceux qui sont capables de les posseder. Pourquoi cela? C'est que tous les Sujets ne peuvent être trop attachés à leur Souverain: par conséquent les Graces, qui sont, à parler en général, le motif le plus sort de cet attachement, doivent couler du Trône comme de leur source. Comment n'en

E 2

fe-

seroit-il pas des Offices & des Dignités Eccléfiastiques, comme de tous les autres que le Souverain donne, ou qui ne sont donnés qu'en son nom? Il ne peut donner, je l'avoue, le Caractère qu'il faut avoir pour exercer ces Offices, pour remplir ces Dignités : mais qu'y a-t-il dans la Religion, qui empêche qu'il ne les confie à ceux qui ont reçu ce Caractère de ceux qui ont Droit de le donner? ce n'est pas lui non plus, qui donne le Doctorat en Droit Civil, en Droit Canon, en Médecine; seroit-ce bien-raisonner que de conclure, qu'il ne peut pas donner les Offices à quoi le Doctorat ou une science éprouvée est absolument nécessaire? non, le Roi ne donne ni la Prêtrise ni l'Episcopat, ni la Tonsure cléricale même; mais quelle inconséquence peut-on trouver, qu'il donne les places qu'on ne peut occuper sans être Clerc, Prêtre ou Evêque?

Le Droit spirituel qu'il faut avoir sur les Biens ecclésiastiques, pour en jouir, c'est la Cléricature qui le donne; ce Droit spirituel ne suffit pas, il faut un Droit temporel, un Droit extérieur: quel inconvénient y a-t-il, que le Souverain donne ce Droit temporel,

dès

dès

ont

la fu

Cléi

con

de d

de

CC

Diff

lant

Tro

anci

l'O

don

la b

cien

à ce

lités

De

ché

non

le C

pou

qui

qui

ce p

le-c

& j

ce,

Ter

dès qu'il ne le donne qu'à ceux, qui ont déja reçu, ou qui recevront dans la suite le Droit spirituel, que donne la Cléricature? Comment s'obstine-t-on à confondre des choses, qu'il est si aisé de distinguer? Il faut de la science, de la probité pour rendre la Justice aux peuples & terminer leurs Différens, il faut être brave & vigilant pour commander un Corps de Troupes, il faut être d'une Noblesse ancienne pour être fait Chevalier de l'Ordre du Saint Esprit : le Roi ne donne, ni la probité, ni la science, ni la bravoure, ni la vigilance, ni l'ancienneté de la Noblesse; mais il éleve à ces Honneurs, ceux qui ont les qualités sans quoi on ne peut y prétendre. De même, le Roi en donnant un Evêché, une Cure, une Abbaïe, un Canonicat, une Chapelle, ne donne point le Caractère dont il faut être revêtu pour les posseder, mais il les donne à ceux qui ont actuellement ce Caractère, ou qui sont capables de le recevoir. N'estce pas une condition légitime que celle-ci, Je donne telle Terre à l'Eglise, & j'aurai Droit de nommer à tel Office, à quoi sera attaché le Revenu de la Terre que je donne; ce Droit passera E 2

tés les qui ne

ère ffinais

emqui ont

s lui t en Mé-

que don-

ment ni la nfure

onséonne ns ê-

avoir ur en onne; l'faut

extéque porel, dès de ma personne à tous mes Descendans & Héritiers? La nomination à un Benefice eccléfiastique n'a donc rien qui soit incompatible avec l'état laique : à combien plus forte raison le Souverain, qui doit être la source de toutes les Graces, peut-il donner ces Benefices ou nommer, car c'est la même chose dès qu'on n'est pas libre de rejetter ceux

qu'il nomme?

De tout ceci il suit, que le Souverain d'un Etat en certaines circonstances, pour empêcher certains pourroit malgré les Usages etablis, défendre à quiconque de les Sujets, aux Evêques mêmes, de pourvoir à au-cun Benefice, & se réserver à lui seul le Droit d'y nommer : car s'il peut nommer à un seul, il peut nommer à tous, si le bien de son Etat le demande. Quel frémissement n'excitera point ceci parmi les Ecclésiastiques, à qui leurs Préjugés sur cette matière, tiennent lieu de Science & de Principes! Que dira sur tout, cette Bande noire & fiére, entendant attribuer aux Princes ce qu'elle croit appartenir essentiellement à l'Evêque de Rome? En vain frémiront-ils, en vain crieront-ils au renversement de la Reli-

gion,

gio

vra

des

tés

vei

les

tie

n'e

ne

tat

fup

cré

qu

dèl

jou

ne mo

né

 $D_1$ 

no

po

po

gn

ce

do

pa

d'o

di

qu

gion, à l'impiété, il sera toujours vrai, que la distribution des Graces, des Charges, des Offices, des Dignités, qui distinguent les Sujets, qui élevent les uns au-dessus des autres pour les gouverner & les conduire, appartient naturellement au Prince; qu'il n'est rien dans la nomination aux Benefices, qui soit incompatible avec l'état féculier; que cette nomination ne suppose & n'exige aucun Caractère sacré, qu'elle convient aux femmes, qu'elle peut même convenir à des Infidèles, à des Héretiques; il sera toujours vrai, que si le Souverain ne donne pas tous les Benefices, il doit au moins veiller à ce qu'ils soient bien donnés; & par une suite nécessaire, il a Droit d'établir un Tribunal, qui connoisse de ces sortes d'Affaires, qu'il n'est point nécessaire d'être ecclésiastique pour en juger.

Enfin il sera toujours vrai, que l'ignorance seule peut mettre à la bouche ces discours insensés, Que le souverain domaine des Biens ecclésiastiques appartient au Pape; que lui seul a Droit d'en disposer, de les aliéner, de les diviser, de les réunir, de les charger; que tout ce qui se fait de contraire à

E 4

cet

vain Leliion,

ans Be-

qui

in,

ices

rose

cux

ave-

tan-

abus dé-

aux

au-

lui

s'il

peut E-

nent clé-

cette

& de

cette

ttri-

ap-

e de

cet égard, se fait illégitimement, ou ne se fait que de son consentement & avec sa permission. Car, d'où pourroit venir ce Droit du Pape? & pourquoi les Evêques, qui partagent avec lui le Sacerdoce, ne partageroient-ils pas aussi ce prétendu Droit? Sa Primauté, la prééminence de sa Dignité, confiste à veiller sur l'Eglise, sur ceux qui jouissent des Biens que la piété des Fidèles lui a prodigués, non à en être le maître, à les distribuer; pour exercer sa charge de Surveillant général, il n'est point du tout nécessaire, que ces sortes de Graces dépendent de lui : faut-il qu'un Gouverneur de Place, qu'un Général d'Armée ait nommé tous les Officiers de sa Garnison, de son Armée, pour être en Droit de veiller sur leurs démarches & les contenir dans le devoir? un Roi seroit-il maître de ses Armées, de ses Places, s'il avoit laissé introduire ce pernicieux Usage? le seroit-il des Ecclésiastiques de ses Etats, si les Graces dont leur Caractère les rend seuls capables, dépendoient u-niquement du Pape? quels efforts ne feroient-ils pas pour avoir accès auprès de lui, pour s'infinuer dans sa Faveur? ne le regarderoient-ils pas comme leur Sou-

So ner roi So

qui cer fur dal ten doi me de Promo nar ver con

plicatra exi per mo for vre

de

dui on libe Co Souverain? maître de ceux qui gouvernent la conscience des peuples, n'auroit-il pas sur eux plus d'empire que le Souverain-même?

r-

ec

ils

ié,

ux

en

our

né-

re,

de

ce,

ous

fon ller

lans

de

voit

ge?

Etère

t u-

s ne

près

ur?

leur

ou-

Nos Histoires ne nous fournissent que trop d'Exemples funestes de l'ascendant que les Ecclésiastiques ont eu fur les peuples, & des Révoltes scandaleuses où ils les ont engagés. L'attention du Prince, des Magistrats, doit donc être de veiller particuliérement pour empêcher la Cour Romaine de faire valoir ses ambitieuses & injustes Prétentions, qui ne tendent à rien moins, qu'à assurer une espéce de Monarchie universelle à celui qui la gouverne; on devroit même regarder comme les ennemis les plus dangereux de l'Etat, ceux qui tiennent, & s'appliquent à répandre les Maximes Ultramontaines. Si l'amour de la paix exige qu'on tolére les abus qui se sont peu à peu introduits à ces égards, l'amour de la justice exige encore plus fortement, qu'on mette tout en œuvre pour empêcher qu'on n'en introduise de nouveaux : ce n'est pas assez, on devroit emploier à se remettre en liberté, les mêmes moiens que cette Cour politique a mis en œuvre pour l'af-Er foifoiblir & l'opprimer; ces moiens sont, la subtilité, l'adresse, l'attention à profiter des occasions, l'assiduité infatigable à faire valoir ses Prétentions, à

ne les perdre jamais de viie.

Je reviens à mon sujet : je me flatte qu'on pardonnera volontiers cette digreffion, à l'indignation qu'excite naturellement l'abus de la puissance spirituelle pour se mettre en état de commander à ceux-mêmes, qui n'ont point & ne doivent point reconnoître d'autre Souverain que Dieu. Le Prince auroit Droit de nommer à tous les Benefices de son Roiaume, comme il nomme à toutes les Charges de l'Epée & de la Robe; mais il n'exerce pas ce Droit: un grand nombre de ses Sujets le partagent avec lui, parce que les Fondateurs de ces Benefices en ont attaché la nomination à leurs Héritiers, ou aux Possesseurs de certaines Terres; d'autres ont cru, que ces nominations se feroient avec plus de lumiere & d'équité s'ils les attachoient à des Personnes ou à des Communautés ecclésiastiques. Ils l'ont fait; & c'est de cette idée qu'il y a fans comparaison plus de Patrons ecclésiastiques que de laiques, à l'exception des grands Benefiro co à fo ce

do

CO

qu à ch

rap

a l

fer

à fi êtr à-c n'a fair ver la ce

noi cie fiei d'ô

ceu

ten

it,

fa-

tte

di-

tu-

iri-

om-

oint

au-

nce

Be-

e il

pée

s ce

ijets

e les

ont

iers,

res;

ions d'é-

fon-

fiafde

aison e de

Benefinesices, c'est-à-dire des Evêchés, dont la nomination doit être regardée comme un Droit inséparable de la Couronne: le Roi consideré précisément comme Seigneur temporel, ne nomme à aucun Benefice, que parce qu'il l'a fondé lui-même, qu'il est à la place de ceux qui autrefois les ont fondés, ou qu'il possede les Terres & Seigneuries à quoi ces nominations ont été attachées.

Au contraire, le Roi confideré par rapport à sa Dignité & à son Office, a Droit sur tous les Benefices, même du second & dernier rang : s'il ne se sert pas de ce Droit, & qu'il permette à ses Sujets de l'exercer, ce ne peut être que dépendamment de lui; c'està-dire qu'il a Droit d'examiner si on n'abuse point du Droit qu'il laisse, de faire décider les questions, qui s'élevent entre les Prétendans, soit pour la nomination soit pour la jouissance, de punir ceux qui ne s'acquittent pas de leur devoir, d'établir de nouveaux Tîtres, d'en supprimer d'anciens, de diviser un Benefice en plusieurs, d'en séparer plusieurs en un, d'ôter à ceux qui ont trop, d'ajouter à ceux qui n'ont pas assez, de n'admet-

tre

tre que ses Sujets, d'en exclure les Etrangers, de fixer l'âge, la capacité, à proportion de leur importance, de régler leurs fonctions, d'ordonner de tout ce qui concerne leur conservation, leur amélioration, l'usage des Revenus pendant la vacance, d'annuller les nominations de ceux qui n'auroient

pas les qualités préscrites.

A qui accorderons-nous ces Droits, ces Prérogatives, si nous les refusons au Roi? car enfin, il est absolument nécessaire que quelqu'un en soit revêtu; & les accorder à une Puissance étrangère, ce seroit lui donner la Souveraineté sur une partie considerable de l'Etat, ce qui certainement ne convient en aucune façon: il me paroît, & je ne crois pas me tromper, que la Raifon & l'équité doivent fournir & faire goûter ces réflexions à toute personne que l'entêtement & la prévention n'aveuglent point. Comment donc a-t-on fouffert que le Pape, qui assurément est une Puissance étrangère à notre égard, usurpât une bonne partie de ces Droits, que le bon sens nous dicte appartenir à notre Souverain? Je conçois pourquoi on a établi, que les Gradués pussent réquerir les Benefices

vacants

fic mo att de

va

ma Pa

po ma rai

s'e Be mo

on tue roi ler

difallallaque

réi le tes

> fai go

vacants en certains mois de l'année, mais je ne puis comprendre pourquoi le Pape a Droit de donner tous les Benefices qui sont vacants, aussi en certains mois de l'année; sur quoi fondé, s'est-il attribué de recevoir les Réfignations, de prévenir les vrais Collateurs en certaines circonstances, toutes imaginées pour étendre l'autorité du Pontife Romain, aux dépens de celle des Souverains-mêmes, & de ceux qui partagent avec lui l'Episcopat? sur quoi fondé, s'est-il arrogé le Droit de nommer aux Benefices de ceux qui viendroient à mourir en Cour de Rome? peu à peu on a aboli l'usage des expectatives, si onereux aux vrais Collateurs, si fructueux à la Cour Romaine : ne pourroit-on pas empêcher les François d'aller à Rome mandier, ou si l'on veut, disputer un Benefice, leur défendre d'y aller sans une permission expresse, qu'on n'accorderoit qu'à ceux qui ne pourroient prétendre à aucun Benefice? ne pourroit-on pas par des délais réiterés, lasser la patience de ceux que le Pape auroit nommés, par des prétextes spécieux infirmer leur nomination, faire de leur vie un examen exact & rigoureux, les engager à se désister de leur

à

ı,
us

nt

ns

nt u; nai-

de ent je

aiire

'aon ent

éces icte

onles

ants

leur Droit, déclarer que le consentement du Patron naturel est nécessaire, dans la concurrence préferer la nomination de l'ordinaire, à celle de Rome? en un mot, le Souverain ne pourroit-il pas, par un Edit solemnel, annuller toute nomination, faite par tout autre que par lui ou par quelqu'un de ses Sujets, du moins par quiconque ne posséderoit pas les Terres, les Benefices, à quoi plusieurs de ces nominations font attachées? outre que par-là il rentreroit dans ses Droits, il conserveroit les grosses sommes d'or & d'ar-

gent qu'on transporte à Rome.

Quel Droit peut avoir le Pape sur les Revenus d'un Evêché, d'une Abbaïe, pour qu'on lui en païe au moins une année en cas de mutation? est-ce une marque de sa Souveraineté? les Ultramontains le prétendent ainsi : mais en vérité, rien n'est plus chymérique que cette Prétention, sa qualité même de Chef de l'Eglise ne sauroit la justifier. L'Election des Evêques a été entre les mains du peuple ou du Clergé, pendant un fort longtems, depuis la naissance de l'Eglise jusqu'à la Conversion des Empereurs; depuis elle s'est faite par le Clergé seul : le Droit de

Pri auc me den aut la fift pre de 1 tre Dro bli fur teno Vic Roi tout qu'à Roi les ] ceux Cou port roit

COI

Po l'Ele se fa

les F

con-

)-

1-

ut

de

ne

fi-

ns

il

er-

r-

ur

b-

ns

ce

JI-

ais

ue

me

ti-

en-

é, la

er-

est

on-

confirmer ces Elections appartenoit au Prince seul, le Pape ne s'en mêloit en aucune manière, on lui écrivoit seulement sa Profession de Foi, & on lui demandoit sa Communion; certainement alors il ne tiroit aucun Tribut des autres Eglises, au contraire, comme la sienne étoit la plus riche, il les asfistoit dans leurs besoins. Dans ces premiers tems n'étoit-il point le Chef de l'Eglise? n'a-t-il commencé de l'être que lors qu'il s'est attribué des Droits qu'il n'avoit point, qu'il a établi des Contributions sur ses freres & fur ses enfans, & que contre la sentence de Jesus-Christ dont il se dit le Vicaire, il a fait de son Sacerdoce un Roïaume temporel, une Domination toute profane & toute séculière, jusqu'à entreprendre de commander aux Rois-mêmes, jusqu'à prétendre que les Princes de leur sang le cédassent à ceux qu'il honnoroit des Dignités de sa Cour, égalant par-là l'orgueil insupportable de Rome idolâtre, qui préferoit ridiculement ses Bourgeois à tous les Rois du monde?

Pour ce qui regarde les Abbaies, l'Election de ceux qui les gouvernoient fe faisoit par les Moines, sous l'autori-

té de l'Evêque diocésain; à lui seul appartenoit de confirmer ou d'insirmer leur choix: car dans ces premiers tems du Christianisme, où regnoient le désintéressement & l'humilité, les Papes n'avoient point encore imaginé ces exemptions de la Jurisdiction Episcopale, qui ont porté un si rude coup à l'autorité des Evêques, & qui dans tous les Roiaumes Chrétiens, donnent à la Cour de Rome de véritables Sujets & de zélés désenseurs de l'auto-

rité excessive qu'elle s'attribue.

Dans la suite, les Princes voiant que ces Abbaies par l'excessive & indiscréte liberalité, de simples étoient devenues extrêmement puissantes, jusqu'à avoir affez de Vassaux pour en composer des Corps d'Armée, s'attribuèrent le Droit de nommer à ces Benefices si considerables, d'intervenir du moins à l'Election, & de la confirmer ou de l'annuller: en quoi certes, ils ne faisoient rien que leur Dignité & leur devoir ne les autorisat, & ne les obligeât à faire. Prétention vaine par conféquent, prétention chymérique & abusive des Papes, qui se croient Maîtres souverains des Biens ecclésiastiques, & qui regardent comme une marque leur que cité ger. C te, fidéi décla des e ont-intér la Fr dime dra c que l

mare

posen des I bles, fenser ont t puis exige dance croire

péces

tat:

direE

plicit Ton marque & une preuve indubitable de leur souveraineté, l'espèce de Tribut que la soiblesse des Princes & la simplicité des peuples leur a permis d'exi-

ger.

pa

er

ers

ent les

né

E-

ade

qui

on-

oles

to-

iant

in-

ient

jus-

om-

ouè-

nefi-

· du

rmer

ls ne

leur

obli-

con-

3c a-

Maî-

iasti-

une

arque

Cependant Tribut odieux & injuste, de quelque manière qu'on le considére; il appauvrit l'Etat, & met une Puissance étrangère en situation de se déclarer contre nous & de nous susciter des ennemis: combien de fois les Papes ont-ils abusé, contre les Droits & les intérêts de nos Rois, de l'argent que la France leur fournissoit? je le dis hardiment, non, jamais on ne comprendra comment nos Princes ont consentia que les Papes se soient attribués ces espéces de redevances, si onereuses à l'Etat : la qualité de Seigneur souverain & direct de la plûpart des Biens qui composent le Revenu des Benefices, sur tout des Evêchés & des Abbaies confiderables, le titre de Protecteur & de Défenseur de la Religion, que nos Rois ont toujours si dignement rempli depuis Clovis, sembloient les inviter à exiger des marques effectives de dépendance & de reconnoissance; je veux croire que la piété plûtôt que la simplicité les a fait renoncer à des Droits Tome I. inincontestables, mais en même tems, la saine Politique, aussi bien que la Majesté de leur Trône, demandoient absolument, qu'ils ne souffrissent pas que l'orgueil & l'avidité d'une Puissance é. trangère, s'appropriassent ce que par une piété respectueuse ils sacrifioient à

la Religion.

Je ne pense pas, qu'il soit contre le respect dû aux Têtes couronnées, de faire sentir l'importance de la faute qu'ils ont faite à cet égard, & d'en démêler les motifs. Cette Puissance, qu'ils ont laissé croître, dont l'aggrandissement a même été leur ouvrage, cette Puissance s'est servie de leurs Bienfaits, pour s'affermir & se mettre en état de ne point craindre leur changement. Devenue considerable par leur liberalité, par les grands domaines, dont ils l'avoient mise en possession, son amitié ou sa haine ont cessé d'être indifférentes; elle est entrée dans les intérêts des Princes: on s'est cru heureux de l'avoir de son côté, ceux même qui l'avoient formée, ont été contraints de rechercher son Alliance & de l'acheter par de nouveaux Bienfaits; quand son autorité leur a paru nécelfaire pour la réussite de leurs projets,

fait fide ner alor com quo & à pour C à se des u

ils I'

galer leur le, c l'aba les P dre c ment prifes Vois confo ferts cette taqué jet de ples a con porell , la

Ma-

bsoque

e é.

par

nt à

re le

de faute

d'en

nce,

gran-

age,

Bien-

re en

inge-

leur ines,

lion,

d'être

heu-

con-

ce & afaits;

néces-

ojets,

ils

ils l'ont exaltée fans mesure, ils en ont fait une espèce de Divinité, sans considerer qu'elle pourroit un jour se tourner contre eux, & qu'ils ne pourroient alors, sans se démentir eux-mêmes, combattre & borner cette autorité, à quoi ils avoient donné tant d'étendue, & à l'abri de laquelle ils avoient cru pouvoir tout entreprendre & tout justisier.

Cette Puissance, toujours attentive à se soutenir & à s'étendre, s'est servie des uns contre les autres, elle a mis également à profit leur complaisance & leur résistance. La malignité naturelle, qui fait trouver sa satisfaction dans l'abaissement de son Rival, a empêché les Princes de se réunir pour se défendre de concert, ils ont vû tranquillement & avec délices, leurs Voisins aux prises, & les ont laissé opprimer. Ces Voisins ont eu leur tour, & se sont consolés des maux qu'ils avoient soufferts par ceux qu'ils ont vû souffrir; car cette Puissance inquiéte, les a tous attaqués, il n'en est point qui n'ait sujet de s'en plaindre; le respect des peuples pour son autorité spirituelle, les a contraints de céder à son autorité temporelle: la simplicité étoit si grande, F 2 qu'on

qu'on croioit que c'étoit résister à Dieumême, que de résister au Pontise Romain, la crainte des Excommunications si aveugle, qu'il ne venoit pas même à l'esprit de penser, qu'il pût y avoir de l'injustice; c'est par-là, qu'on est venu à bout de soulever les peuples contre leurs Souverains, & de leur faire regarder les Révoltes les plus formelles, pour des actions de piété & de Religion, & de-là les Princes ont souffert qu'ils intervinssent dans leurs Affaires les plus essentielles, qu'ils décidassent de la Paix & de la Guerre; quelquesuns même ont été assez foibles, pour faire de leurs Donations un Tître légitime d'Invasion & de Conquête; que dire de ceux, qui par une piété ridicule ont rendu leurs Roiaumes tributaires des Evêques de Rome, qui les en ont fait Seigneurs souverains, qui ont facrifié leur indépendance pour en faire des Fiefs mouvans de la Thiare?

C'étoit peu que ces rapports, ces distinctions, ces Donations, pour rendre cette Puissance durable; l'argent étoit absolument nécessaire; il falloit de plus se former ides partisans, des créatures dans chaque Etat: la Cour Romaine est venue à bout de l'un &

de 1 ves le ( ces des où . àR rect cett & a pale des de l P Pape com

yeut
du n
autre
le id
Dro
de ti
ve ai

ne g Souv

daig: Etat de l'autre; les Dispenses, les Expectatives, les Annates, les Impositions sur le Clergé, la vente même des Benefices, pourquoi ne pas le dire? le Trassic des Indulgences, ont été les canaux par où, de tous les Etats de l'Europe l'or & l'argent ont coulé si abondamment à Rome; le Cardinalat institué, l'Errection des Ordres Religieux, avec cette soule de Priviléges qui dégradent & associate affoiblissent si fort l'autorité Episcopale, ont donné par tout aux Papes des Sujets intéressés à la conservation de leur autorité.

Personne n'ignore l'application des Papes à relever la Dignité de Cardinal; combien de Bulles expédiées à ce sujet! que de Prérogatives accordées! on veut les égaler aux Têtes couronnées, du moins on les met au-dessus de toute autre Dignité: qu'on juge de-là, quelle idée a leur Chef de sa grandeur, quels Droits il s'attribueroit, s'il ne craignoit de trouver de la résistance. On n'éleve au Cardinalat que des Personnes d'une grande Naissance, ou pour qui les Souverains s'intéressent fortement : encore quels Souverains? le Roi de Sardaigne n'est pas maître d'un assez grand Etat, pour que sa recommandation soit F effi-

l'un &

eu-

20-

ons

ne à

r de

ve-

ntre

re-

lles,

Celi-

ffert

aires

ffent

ques-

pour

légi-

que

dicu-

outai-

les en

ui ont

n fai-

, ces

ir ren-

argent

falloit

, des

Cour

efficace. Ces places se promettent aux Favoris des Rois; mais à quelles conditions? l'ambition a introduit ce dégré d'honneur, l'ambition le conserve & lui donne beaucoup plus d'éclat qu'il n'en devroit avoir : c'est un piège que cette Cour politique a tendu pour s'attacher des créatures; les Rois & les Sujets s'y sont également laissé pren-dre, sans faire attention que par-là on attaquoit leur autorité & leur fidélité.

Quel respect autrefois pour un Cardinal Légat! quelle soumission! quelle déference! Quelle hauteur à foutenir ce qu'on appelle mal à propos l'honneur du Saint Siége! car affurément, l'honneur de ce Siège consiste dans l'humilité, dans la douceur; non dans le pompeux étalage d'un luxe orgueilleux, non dans la fierté & la hauteur mondaine. Leur commission se bornoitelle au spirituel? n'avoit-elle pas pour objet principal les Affaires d'Etat, ne s'en mêloient-ils pas, n'y entroient-ils pas le plus avant qu'il leur étoit possible? ne se conduisoient-ils pas en Arbitres souverains de la Paix & de la Guerre? quelquefois même, ne s'appliquoient-ils pas à fomenter le méconten-

ten

la I

Par

Re

re,

fe p

VIO

defl

toie

tuat la C

de la

bab

mur

C'es

ces,

ces ;

avec

la fo par !

outr

ces,

haut

Prét

nué.

trepi

affez

qu'il

qu'il

L

tentement des peuples, à les exciter à la Révolte, à former des Ligues & des Partis, à causer des Révolutions? les Religieux, si puissans par leur Ministère, ne leur étoient-ils pas dévoués? ne se prêtoient-ils pas, ou plûtôt ne se livroient-ils pas à l'exécution de leurs desseins? par leur moien les Légats n'étoient-ils pas instruits à fonds de la situation des Affaires, des intrigues de la Cour, des sentimens & du panchant de la Nation? n'est-il pas plus que probable, que ces secrets découverts se communiquoient aux Puissances ennemies. C'est par ces intrigues, par ces artisices, par ces hauteurs, par ces violences, par cette confusion du temporel avec le spirituel, d'un autre côté par la foiblesse, par la condescendance, par le peu de prévoiance, par la piété outrée, par la mésintelligence des Princes, que les Papes se sont élevés si haut, & ont presque fait réussir leurs Prétentions les plus excessives.

Leur Pouvoir est à la vérité diminué, on est en garde contre leurs Entreprises; mais on ne l'est point encore assez: leur Pouvoir, tout affoibli qu'il est, est encore assez grand, pour qu'ils espérent & qu'ils tentent de le

F 4

ré-

conten-

qu'il que s'at-

aux

con-

dé-

les renir-là

fidé-

Carnelle enir

ent,

dans dans neil-

teur noit-

pour ne

ne nt-ils

Arle la

s'ap-

rétablir tel qu'il étoit autrefois. On aura toujours à craindre, tandis que les Evêques feront traités comme leurs Sujets, quoiqu'ils partagent avec eux le Sacerdoce: tandis que les Religieux seront exempts de la Jurisdiction ordinaire, tandis que l'argent leur viendra abondamment, & que par les Graces dont ils peuvent disposer, ils auront dequoi s'attirer & s'attacher des partifans; en un mot, tandis que par rapport à l'Eglise universelle, ils agiront avec autant de Souveraineté que le Roi le plus absolu le fait dans ses Etats, on ne pourra douter qu'ils n'aient encore les mêmes Prétentions: qui sait même, s'ils ne pensent point à faire revivre les Droits de l'Empire Romain sur tous les peuples qui lui étoient autrefois foumis? fur quel autre Principe pourroit être appuiée cette fierté étonnante, qui va jusqu'à commander aux Rois, jusqu'à disposer de leurs Etats, jusqu'à préscrire la manière de choisir les Empereurs, jusqu'à s'arroger le Droit de décider de la validité de leur Election, c'est peu encore, jusqu'à prétendre leur en donner l'Investiture? s'ils ne s'imaginoient être aux Droits du Peuple & du Senat Romain, mets troient. leu per rer le

l'H de tié ab ré troient-ils l'indépendance au rang de leurs Prérogatives essentielles? indépendance qui n'est assurément point renfermée dans la notion, que l'Evangile nous donne de l'Apostolat.

Il est tems que nous aions recours à l'Histoire, pour faire sentir la solidité de nos Réslexions, pour découvrir entiérement la source & les progrès des abus dont nous souhaitons si justement la résormation.



FF

HIS-

On les Su-

ferdindra

aces ront arti-

rapront Roi

on core

e les tous

fouournan-

aux ats,

oisir er le ar E-

prés'ils

s du meta

ient.

## HISTOIRE

DU

## DROIT PUBLIC

## ECCLESIASTIQUE

FRANÇOIS.

## LIVRE I.

Depuis l'Etablissement de la Monarchie Françoise, jusqu'à Gregoire VII.



Uelques obscurs que puissent être les commencemens de l'Histoire de l'Eglise, & de l'Etablissement de la Monarchie Françoise, on y voit dis-

tinctement que les Papes n'avoient pas, qu'ils ne croioient pas avoir les Droits que leurs Successeurs se sont attribués: on y voit distinctement, que nos premiers Rois Chrétiens entroient dans les Affaires de la Religion, qu'on

cu me Ev & ou be co pe qu Di do tra y ' tio cu les fît on de pai que Ca

tes

la .

con

que

ce

Mo

qu

qu'on ne faisoit, qu'on ne publioit aucun Réglement, sans leur consentement, sans leur participation, que les Evêques s'assembloient par leurs ordres & en leur présence, que leurs Decrets ou Statuts, pour valider, n'avoient pas besoin de l'autorité du Pape, qu'ils contribuoient de leurs Biens aux dépenses de l'Etat, que la consécration que la piété des Fidèles en avoit fait à Dieu, n'avoit point ôté au Prince le domaine naturel qu'il y avoit, pour le transporter à l'Evêque de Rome; on y voit distinctement, que la distribution des Evêchés ne dépendoit en aucune façon du Pontife Romain, que les Rois, de quelque manière qu'elle se fît, y avoient une très grande part: on voit dans ces premiers Monumens de l'Histoire ecclésiastique, que c'est par la volonté des Empereurs Romains que la Jurisdiction des Evêques de leur Capitale s'est étendue au de-là des limites qu'elle avoit d'abord, on a encore la Loi de Valentinien qui l'ordonne; on y voit le Pouvoir de ce Siége, sans comparaison plus borné dans l'Orient que dans l'Occident; sans doute, parce que les Empereurs de cette partie du Monde, n'avoient aucun intérêt dans

if-

ede

if-

ie

if-

nt es

nt

t,

n-

on

l'aggrandissement de ce Siége; on y voit que les Evêques n'étoient point, ne se croioient pas obligés de suivre le sentiment de l'Évêque de Rome, qu'ils ne regardoient pas toujours comme retranchés de leur Communion ceux qu'il avoit retranchés de la sienne; on y voit que les grandes affaires ne se traitoient pas sans lui, mais aussi qu'il n'entreprenoit pas de les décider seul; on y voit qu'il étoit Sujet & responsable de sa conduite aux Souverains de Rome, qui quelquefois donnoient un Pasteur à cette Capitale, quelquesois aussi laissoient au Clergé & aux peuples la liberté de le choisir, se réservant toujours le Droit de confirmer ou d'annuller cette Election, comme de tous les autres Evêques de leurs Etats; en un mot, on y voit les Droits des Souverains & des Evêques, solidement & distinctement établis; & on n'y voit aucun vestige de ces odieuses Prétentions, de ces criantes Usurpations, qui ont renversé & confondu ce qui étoit si bien établi, si clairement distingué, qui du Roiaume de Jesus-Christ, dont le désinteressement & la modestie sont le fondement, ont fait une espéce de Monarchie, qui veut anéantir toutes les

les

rai co le vo de

Pt R que les fa

qu N m fo

au

CE

Pa ce po lig

> m d' le

P

les autres, qui veut du moins les domi-

ner, & même en disposer.

y

it,

le

'ils

re-

ux

on

ai-

u'il

ıl;

ısa-

de

un

fois

oles

ant

ou

de

ts;

des

ent

voit

ten-

qui

toit

ué,

lont

ont

de

utes

1es

Avant que les Papes fussent Souverains de Rome, & des Terres qui composent ce qu'on appelle aujourd'hui le Patrimoine de Saint Pierre, ils n'avoient point, ou n'ôsoient entreprendre de faire valoir les Prétentions que depuis ils ont portées si haut. Leurs Réglemens n'avoient pas plus d'étendue que leurs Diocéses: si d'autres Evêques les adoptoient, c'étoit à cause de seur fagesse, non à cause de l'autorité de celui qui les avoit faits; chaque Evêque, ou plûtôt les Evêques de chaque Nation, gouvernoient les peuples comme ils le jugeoient à propos, & ne pensoient pas qu'il manquât quelque chose au Pouvoir de lier & de délier attaché par Jesus-Christ à leur Office; dans ces premiers tems, on ne connoissoit point de cas réservés au Pape; les Religieux & les Religieuses étoient soumis aux Evêques, du moins étoit-ce d'eux qu'ils tenoient leurs Priviléges & leurs Exemptions.

A la vérité, les Successeurs de Saint Pierre ont toujours été les Primats de l'Eglise, ils en ont été les Chess; ce n'est que peu à peu qu'ils s'en sont saits

les Monarques. Leur qualité de Chef & de Primat, leur donnoit sur tous les Evêques Chrétiens, les mêmes Droits qu'a le Métropolitain sur ses Comprovinciaux; à l'exception de ceux qui distinguent ce dernier des simples Evêques, c'est-à-dire, qu'ils avoient Droit de convoquer les Conciles généraux, comme le Métropolitain a Droit de convoquer les Conciles Provinciaux; que comme le Métropolitain avoit Droit d'inspection sur ses Comprovinciaux, aussi le Pape avoit Droit d'inspection sur tous les Evêques, c'est-àdire par une conséquence nécessaire, que comme le Métropolitain ne pouvoit rien statuer qui obligeât toute sa Province, que par l'avis & le consentement de ses Comprovinciaux, aussi le Pape ne pouvoit rien statuer qui obligeat toute l'Eglise, sans l'avis & le consentement du plus grand nombre des Evêques; que comme les Réglemens que pouvoit faire le Métropolitain pour son Diocése particulier, n'engageoient à rien les autres Diocéses de sa Province, de même, les Réglemens que pouvoient faire les Papes en qualité d'Evêques de Rome, n'engageoient à rien les autres Diocéses du Monde Chré-

Pe de fi

M M cé foi

au pe tic pa pa

& ém mi Ca me

Po Ev Paj

que dir le I

dia des ts

)-

ui

ê-

it

,

de

;

oit

n-

n-

à-

e,

u-

fa

n-

iffi

0-

le

ore

le-

ain

ga-

fa

ens

ité

t à

nde

ré-

Chrétien; que comme le Métropolitain n'avoit point Droit de disposer des Personnes & des Offices ecclésiastiques des autres Diocéses de sa Province, aussi le Pape n'avoit aucun Droit de disposer des Personnes & des Offices ecclésiastiques des autres Diocéses du Monde; que comme les Censures du Métropolitain ne lioient que ses Diocésains, quand elles n'étoient point soutenues de ses Comprovinciaux. aussi, les Censures fulminées par les Papes ne lioient que la partie des Chrétiens qui étoient de leur dépendance particuliere, à moins que la plus grande partie des autres Evêques n'y consentît & ne les adoptât; de même que la prééminence du Métropolitain ne diminuoit en rien le Pouvoir attaché au Caractère des autres Evêques, de même que le Métropolitain n'a aucun Pouvoir direct sur les Sujets des autres Evêques, de même, la prééminence du Pape ne diminuoit en rien le Pouvoir attaché au Caractère des autres Evêques, & ne lui donnoit aucun Pouvoir direct sur leurs Sujets; de même que le Métropolitain ne prend point immédiatement connoissance des Affaires des autres Diocéses, qu'elles ne soient dédéferées à son Tribunal selon la forme préscrite, de même aussi le Pape ne jugeoit point en premiere instance, & par lui-même ne prenoit point connoissance des Affaires des autres Diocéses, qu'elles ne fussent de nature à être déferées à son Tribunal, & qu'elles ne le fussent en effet dans les formes préscrites; de même que le Métropolitain n'étend point son Diocése dans celui de ses Comprovinciaux, par des Exemptions & des Priviléges qui tirent leurs Sujets de leur dépendance, pour se les attacher immédiatement, de même aussi, le Pape n'étendoit point son District dans celui des autres Evêques, par des Exemptions & des Priviléges qui tirassent une partie de leur troupeau de leur dépendance naturelle & indispensable, pour se les attacher immédiatement & finguliérement, & les soumettre aux Usages particuliers de son Eglise; de même que ce n'est point au Métropolitain à prononcer sur la prééminence de son Siège, & que ses Décisions ne seroient point une Loi pour ses Comprovinciaux, de même aussi, les Papes n'ont jamais eu Droit de prononcer sur les Prérogatives qu'ils prétendoient attachées à leur Siége, & leurs

leurs veni qui i ce q fin, part. & 10 Dio bien tres, taine moin les E posit C polit fes p

> prem prem empl aucu défect juste ment verai

moir

rien

bligé exam que c leurs décisions à cet égard n'ont pu devenir des Loix pour les autres Evêques, qui n'ont pu s'y soumettre sans oublier ce qu'ils devoient à leur Dignité; enfin, de même que chaque Evêque en particulier n'a aucun Droit sur les Biens & les Dignités des Seigneurs de son Diocése, qu'il ne peut les en priver, bien moins encore les donner à d'autres, de même, les Papes n'avoient certainement point, ne croioient pas du moins avoir les Dignités temporelles, les Empires, les Roiaumes en leur dis-

position.

C

ne

1-

é-

re

ne

é-

li-

ce-

les

ent

our

nê-

lon

es,

ges

ou-

in-

né-

les

de

oint

r la

fes

Loi

ême

t de

u'ils

, &

leurs

Ce Parallele du Pape avec un Métropolitain est exactement vrai dans toutes ses parties, on défie d'y découvrir la moindre fausseté, sur tout on désie de rien trouver dans l'Histoire des trois premiers siécles, dans l'Histoire de la première Race de nos Rois, aucun Exemple, aucun Fait, aucune Maxime, aucun Usage qui l'infirme & le rende défectueux. Or, si ce Parallele est juste & exact, il en résulte évidemment, que le Pape n'est point le Souverain de l'Eglise, qu'on n'est pas obligé de se soumettre en aveugle & sans examen, à ses Decrets, à ses Décisions; que c'est à tort qu'on voit paroître à la Tome I.

tête de ses Rescrits ce titre fastueux URBIET ORBI; qu'on a raison de s'y opposer en certain Etat, quand par ces paroles motu proprio il s'attribue la qualité de Juge souverain & en première instance; qu'il n'a point sur les Biens de l'Eglise de domaine direct; que ce n'est point à lui à en disposer; qu'il ne peut sans injustice regarder les Evêchés, les Abbaies, comme des Fiefs relevans de sa Thiare, bien moins encore en percevoir un espéce de Droit de Relief, à chaque mutation; que la Priviléges & Exemptions par lui prodigués, n'ont de force que par la foiblesse des Evêques, qui se sont lâchement foumis à un joug qu'on n'avoit pas Droit de leur imposer; que l'indépendance à laquelle les Papes se sont enfin élevés, est l'unique raison qui puisse justifier tant soit peu la cession que les Evêques ont faite de plusieurs Droits, qui leur appartenoient incontestablement; qu'on n'a pu sans une espéce de folie, s'imaginer qu'ils eufsent Droit sur la Couronne des Rois, & que sans un attentat punissable ils n'ont pu entreprendre de le faire valoir; il en résulte encore que les Decrets, les Statuts, émanés du Pape sans lui avoir

été d qui 1 Juris Evê céses résig qu'o fe fo tient de d certa que : ces n est u cipli

> de co rant & pr de P nuie tems pour fodes En c

1'2

fus d & de Sour Bien Du (

été

ux

de

par

e la

niè-

iens

e ce l ne

vê-

s re-

nco-

e les

pro-

foi-

che-

avoit

indé-

font

qui

ession fieurs

con-

s une euf-

Lois,

le ils

aloir;

avoir

eté demandés, n'obligent en rien ceux qui ne sont pas immédiatement sous sa Jurisdiction; que ce devroit être aux Evêques à régler chacun dans leurs Diocéses, ce qui regarde les permutations, résignations des Benefices, soit celles qu'on appelle in favorem, soit celles qui se sont caus mortis; qu'il n'appartient pas plus au Pape qu'aux Evêques, de dispenser des Vœux simples & de certains empêchemens du Mariage; que tout ce qui se fait de contraire en ces matières & en beaucoup d'autres, est un renversement de l'ancienne Discipline.

J'ai jugé à propos de faire le détail de ce que j'espére prouver, en parcourant chaque siécle de l'Histoire sacrée & profane. Comme cette longue suite de Preuves par citation pourroit ennuier, je l'interromprai de tems en tems par quelques Dissertations, qu'on pourra regarder comme autant d'Episodes: en voici à peu près les sujets. En quoi le Pouvoir du Pape est au-dessus de celui des Evêques. Des Religieux & de leurs Priviléges. Des Droits des Souverains sur les Personnes & sur les Biens ecclésiastiques. Des Croisades. Du Concordat. Si les Biens & les Ter-

G 2

res

res des Infidèles appartiennent aux Patpes. Convient-il que des Laïques actuellement mariés aient des pensions sur des Evêchés ou des Abbaïes? Que sai-je moi! la Suite de cet Ouvrage m'en fournira peut-être d'autres plus intéressantes: en ce cas, pour m'y attacher je quitterai celles que je viens d'in-

diquer.

Puisque c'est du Droit Public ecclésiastique François que nous parlons, il n'est pas besoin que nous consultions d'autre Histoire que la nôtre: nous y verrons, que tandis que les Papes surent dans la dépendance des Empereurs & des Rois de Lombardie, ils s'en tinrent précisément à leur qualité de Primat; que nos Evêques dans leurs Conciles, réglèrent ce qu'ils jugerent convenir pour la Discipline; que les Exemptions, les Priviléges étoient inconnus, à moins qu'ils ne les accordassent eux-mêmes; nous verrons que leur autorité sur leurs Confreres s'accrut à mesure que leur dépendance diminua, & que l'élevation où nos Rois les firent monter par une piété, ou par une reconnoissance mal-entendue, est l'Epoque de leur Domination, & de la décadence de l'Episcopat.

La

glo

Ap

Di

tés

tion

fon

les

tou

me

mu

aux

d'al

d'in

mêr

entr

Pol

toit

Pier

n'av

qui ]

voir

de c

les A

mes

néce:

eux-

avec

voier

Co

14

1-

ır

ge

n-

ta-

in-

lé-

, il

ons

is y

fu-

eurs

tin-Pri-

eurs

erent

e les

it in-

ccor-

s que

s'ac-

dance

1 nos

iété,

enten-

ation,

La

ť.

La plûpart des Eglises de France se glorifient d'avoir été fondées par les Apôtres-mêmes, c'est-à-dire par leurs Disciples, qu'ils envoierent de tous côtés. Quoiqu'il en soit de ces prétentions, dont quelques-unes au moins sont mal fondées, il est constant que les Apôtres aiant reçu de Jesus-Christ toute la puissance nécessaire pour former & gouverner l'Eglise, ils la communiquerent dans toute sa plénitude aux Evêques qu'ils établirent, afin d'aller ailleurs l'exercer avec autant d'indépendance qu'ils l'exerçoient euxmêmes. Ces Evêques étoient égaux entre eux & à ceux qui les envoioient : Polycarpe établi par Saint Jean, n'étoit en rien inférieur à ceux que Saint Pierre avoit affociés à l'Apostolat, & n'avoit aucune supériorité sur ceux à qui Mathias avoit communiqué le Pouvoir qu'il avoit reçu; les Successeurs de ces Evêques, facrés & établis par les Apôtres, eurent sans doute les mêmes Droits, qu'ils communiquerent nécessairement à ceux qu'ils établirent eux-mêmes, dans toute la plénitude & avec toute l'indépendance où ils les avoient eux-mêmes reçus.

Conséquemment à cette plénitude & in-

indépendance de Pouvoir, les Evêques firent des Réglemens pour l'administration des Sacremens, pour la distribution ou plûtôt pour la répartition des Aumônes des Fidèles, pour fixer l'âge & les qualités de ceux qui entreroient dans les Fonctions eccléfiastiques; ces Réglemens se faisoient dans des Conciles, & n'obligeoient que ceux qui étoient de la dépendance des Evêques assemblés: car dans ces premiers tems, on croioit qu'il ne convenoit pas qu'un seul homme jugeât d'une Cause, commune à beaucoup de monde; que Dieu n'enfermoit point toutes ses lumières en une seule tête, qu'une Ordonnance ne pouvoit être stable si elle n'étoit confirmée par plusieurs, & que plus une affaire étoit commune, plus on devoit consulter un grand nombre de Prélats pour en juger. Ce qui est de certain, c'est que le sentiment de quelque Eglise ou de quelque Evêque que ce fût, n'avoit point de force ailleurs que dans leur Territoire, si les autres ne les acceptoient pas: on se respectoit, on vouloit maintenir l'union, qui ne manque guères d'être troublée par la diversité de sentimens; mais ce respect, cet amour de la paix n'empêchoient point qu'on qu dan

dé n'e vre me reff au nai des me

le r la noi l'or

def

l'un ou ferre gra ron que

l'y Lei des

que

qu'on ne se maintint dans l'indépen-

dance attachée à l'Episcopat.

CS

a-

ules

ge

ent

ci-

é-

ues

ns,

m-

ieu

en

ne

on-

une

lats

in,

ut,

dans

ac-

on

nan-

ver-

oint

u'on

A la vérité, quoique chaque Eglise décidat en son nom, & que pas une n'eût Droit d'obliger les autres à suivre ses Avis & ses Jugemens, néanmoins par une sainte union & par un respect mutuel, ce qui avoit été établi au Concile d'une Province étoit ordinairement reçu & confirmé par ceux des autres Provinces: je dis ordinairement; car quelquefois on passoit pardessus cette Règle, lorsqu'on croioit que la décision n'étoit pas juste, ou qu'elle ne convenoit point au caractère, à la situation des peuples qu'on gouvernoit, aux circonstances des tems où l'on se trouvoit.

Quelquefois même, cet amour de l'union faisoit qu'on résistoit à un seul, ou au plus petit nombre, pour la conferver avec plusieurs & avec le plus grand nombre; ainsi, saint Irenée ne rompit pas avec les Evêques d'Asie, quoique le Pape Victor s'efforçât de l'y engager par son exemple & par ses Lettres; ainsi la plûpart des Evêques des Gaules ne voulurent point rompre avec Cyprien Evêque de Carthage, quoique le Pape Etienne l'eût retranquoique le Pape Etienne l'eût retran-

G 4 ch

ché de sa Communion: elles se tinrent donc unies avec les uns & avec les autres, s'entremettant charitablement pour les réunir, en quoi elles eurent la

consolation de réüssir.

Quoique tous les Evêques, fussent égaux par la plénitude & l'indépendance de Pouvoir, cependant la différence de leurs Siéges mettoit entre eux quelque distinction. L'on ne peut guères douter que dès les premiers siécles il n'y eût des Eglises qui eussent quelques Prééminences sur les autres; ce qui provenoit de ce que les unes étoient comme la tige & les meres, leur aiant enseigné la Foi, ou de ce qu'elles tenoient rang de Capitales, de Métropoles selon l'ordre de l'Empire, ou enfin de ce que leurs premiers Fondateurs avoient été éminents en Doctrine & en fainteté: le second titre de prééminence l'a emporté sur les deux autres dès les commencemens de l'Eglise, & c'est aux Evêques des villes les plus considerables, que fut d'abord attachée la qualité de Métropolitain, dont elles jouissent encore aujourd'hui la plûpart malgré leur décadence,

Cette distinction de Siéges a produit disférens dégrés d'autorité & de Jurisdiction, dié ful Po che Su cro Or qui par en on té fiar mo on & rég

feur feur Foi d'C l'E avo fup dan gér

iem

ces

Voi

diction, ou plûtôt de subordination: subordination qui sans ôter l'égalité de Pouvoir & d'indépendance essentielle à chaque Evêque, donne Droit à leurs Sujets de se pourvoir ailleurs, quand ils croient être blessés par leurs Statuts & Ordonnances; subordination cependant, qui n'a aujourd'hui force de Loi, que parce que peu à peu elle s'est changée en Coûtume. Dans ces premiers tems on pensoit moins à soutenir son autorité qu'à exercer son Ministère : la défiance de ses lumières inspiroit de la modération à défendre ses Sentimens, on déferoit sans peine à ceux d'autrui, & pourvû que les choses fussent bien réglées, on avoit autant de satisfaction à voir l'ordre établi par d'autres, que si on l'avoit établi soi-même.

y.

es

ui

nt

nt

e-

0-

fin

2-

en

en-

dès

&

lus

hée

lles

part

duit

on,

Les Evêques de Rome, étant Succeffeurs de Saint Pierre, aiant enseigné la Foi à la plus grande partie des Eglises d'Occident, Rome étant la Capitale de l'Empire Romain & de l'Univers, ils avoient sur tous les autres une espéce de supériorité: on ne voit pas pourtant, que dans les premiers siècles ils se soient ingérés, d'ordonner des Evêques ni d'assembler des Conciles dans les Gaules; ces Eglises se gouvernoient selon leurs premiers & anciens Usages, elles faisoient de nouvelles Ordonnances sur de nouvelles occasions, & s'il naissoit de nouvelles difficultés, elles en consultoient avec les Eglises voisines, ou avec les Evêques qui leur paroissoient les plus autorisés par la dignité de leur Siége, par leur crédit, par leur sagesse, par leur piété; comme tous ces avantages se trouvoient ordinairement dans l'Eglise de Rome, c'est à elle qu'elles se sont plus souvent adressées, & on peut dire que la prudence leur

préscrivoit cette conduite.

Rome étoit la Métropole de toutes les Métropoles, la plus grande Ville, la plus peuplée qui fût, du moins qu'on connût alors, la plus remplie de personnes doctes & puissantes; elle étoit le Centre de la communication civile, d'où émanoient tous les ordres du gouvernement, où toutes les Nouvelles de de la terre aboutissoient & d'où elles se répandoient par toutes les Provinces. Toutes les autres Eglises avoient donc besoin d'elle, pour en recevoir du secours, de la protection, & pour communiquer plus facilement avec les plus éloignées; cette nécessité de secours & de protection établit l'Usage d'un fré-

quent

ur m de de A eu qu ap tre

qu

fir ne cil ge

Lo d'c R ob U ter Di éta

ici me ge Le bul

 $\mathbf{Dr}$ 

pou-

quent recours, qui ne consistoit qu'en une simple exposition d'une injustice ou d'un desordre, sur quoi on leur demandoit le secours de leur suffrage & de leur autorité; car il n'y avoit point de Loix qui obligeassent d'obéir aux Avis de ces premiers Siéges: il y en eut dans la suite; le Concile de Sardique statua, que les Evêques pourroient appeller à Rome du Jugement des autres, & que ce Siége pourroit le confirmer ou l'annuller, ou bien ordonner qu'il se tiendroit un autre Concile d'Evêques voisins pour en ju-

ger.

C

C

es

11

**[-**

a-

nt

lle

s,

ur

tes

e,

on

er-

t le

le,

ou-

de

s se

ces.

onc

fe-

om-

plus

s &

fréient Valentinien troisième publia une Loi, par où il imposa la nécessité d'obéir aux Réglemens de l'Evêque de Rome, restraignant toutesois cette obligation d'obéissance, aux anciens Usages, Decrets & Canons, sans prétendre en aucune façon lui donner Droit de renverser les anciens & d'en établir de nouveaux. Ce qu'on dit ici, est évident par les termes mêmes de cette Loi, & par le témoignage du Pape Hilarius, Successeur de Saint Leon; aussi, quand on en a voulu abuser, les Evêques attentiss à leurs Droits s'y sont opposés de tout leur

pouvoir: c'est ainsi qu'une déférence raisonnable s'est changée peu à peu en nécessité & en servitude; tant il est important de ne souffrir aucune Innovation.

La servitude ne s'imposa pas tout d'un coup, les Appellations, ordonnées ou simplement autorisées par le Concile de Sardique, ne furent pas fréquentes: Priscillien dans le siècle suivant, Itacius, Accusateur de Priscillien, n'appellerent point à Rome; & même en Afrique on trouva fort étrange, qu'Apiarius y eût appellé. Le Decret du Concile de Sardique, la Loi de l'Empereur Valentinien, enhardirent les Papes à déleguer des Vicaires dans l'Occident pour y exercer leur autorité: ils voulurent aussi en envoier dans l'Orient; mais on ne le souffrit pas. Je crois devoir ici faire observer, que Mezerai prend le change, en disant que le transport d'autorité à un Délegué, n'étoit pas une chose nouvelle & qu'elle se donnoit souvent à des gens indépendans; oui, quand celui qui déleguoit, avoit une vraie autorité à transmettre: mais s'il n'en avoit point, n'étoit-ce pas une Innovation, une U-furpation? or le Pape l'avoit-il, cette

ho lo dé

de ci tir V Pr rev d' de for les dé del De rab ref COL aut qui So fes vile

tur

autorité qu'il prétendoit faire exercer hors de son Diocése? c'est ce qu'il falloit examiner du moins avant que de le décider.

Tandis que les Gaules firent partie de l'Empire Romain, l'autorité du Pape y fut affez grande, depuis le Concile de Sardique & le Rescrit de Valentinien: mais quand les François, les Visigoths, se furent emparés de ces Provinces, elle s'affoiblit beaucoup, & revint à son premier état; les Evêques d'Arles leurs Vicaires, n'eurent plus de Pouvoir; chaque Métropolitain, fous le bon plaisir du Prince assembloit les Conciles qui régloient tout, qui décidoient de tout. Peu à peu cependant les Evêques de Rome reprirent le desfus. Les Guerres continuelles des Descendans de Clovis leur furent favorables; la voie des Appellations les fit respecter, & les Priviléges qu'ils accorderent sans qu'aucun Evêque pensât à s'y opposer, étendirent beaucoup leur autorité: c'est dans le sixième siècle qu'on voit pour la première fois les Souverains, nommés dans leurs Défenses; Gregoire le Grand, dans le Privilége qu'il accorde à l'Hôpital d'Autun, ordonne qu'aucun, soit Roi, soit Evê-

e

it

15

i-

18

le

1e

1e

ns

é-

it,

U-

tte.

to

Evêque, ne puisse distraire ni prendre, pour quelque cause & occasion que ce foit, aucune chose de celles qui auront été ou seront données à cet Hôpital: dans une autre Concession accordée par le même Pape à un Monastère de Filles établi à Marseille, il ôte à l'Evêque toute supériorité & toute Jurisdiction sur ce Monastère, soit pour le temporel soit pour le spirituel, lui laissant toutefois la liberté d'y célebrer une fois par an une Messe solemnelle. Il n'est pas étonnant que les Papes aient fait ces Entreprises; mais il est étonnant, qu'ils les aient faites avec succès.

Une autre cause de l'assujettissement des Evêques aux Papes, sut leur ignorance & celle de leur Clergé en matière de Religion; souvent ils étoient obligés de les consulter: leurs réponses étant sages & judicieuses, passoient pour des Oracles, & disposoient peu à peu les esprits à recevoir leurs conseils comme des commandemens, & à s'y soumettre sans opposition. Après tout, ce ne sut que vers la fin de la première Race de nos Rois, que les Papes prirent sur les Evêques, & même sur les Têtes couronnées, cette supériorité,

cette

da qu av ero pa

de cer for à for qu

lut ple pas viff Far ave

fes de aufi bou de toit d'F

le 8 auto du cette espéce de Souveraineté, que dans la suite ils pousserent aussi loin qu'ils le purent; qu'ils prétendent avoir encore aujourd'hui; qu'ils n'exercent avec quelque modération, que parce qu'ils craignent de la perdre tout à fait.

t

nt

es

nt

à

ls

t,

re

nt

ê-

é,

tte

Le peu de mérite des derniers Rois de la première Race, donna occasion à ceux qui gouvernoient fous eux, de former l'audacieux projet de se mettre à leur place : plusieurs succomberent fous le poids de leur Entreprise, soit qu'ils manquassent d'adresse & de résolution, soit que l'attachement des peuples à leurs Souverains légitimes ne fût pas encore assez affoibli pour qu'ils les vissent tranquillement déposseder. Une Famille déja illustre par ses Alliances avec la Maison Roiale, puissante par ses grands Biens, & par la multitude de ses Vassaux, féconde en hommes aussi prudens que belliqueux, vint à bout d'écarter tous ses Concurrens & de se placer sur un Trône dont elle étoit le soutien: Pepin d'Herstal ou d'Heristal, fut le Chef de cette Famille & la mit en passe d'aspirer à la Roiauté. Il fut d'abord Maire du Palais du Roiaume d'Austrasie, dont il étoit le le plus puissant & le plus riche Seigneur; Ebroin, Maire du Palais de Neustrie aiant été assassiné, il se rendit maître de la personne du Roi Thierri ou Théodoric, dont il gouverna le Roiaume conjointement avec celui d'Austrasie.

Son équité, sa valeur, sa sagesse, sa piété le rendirent aussi aimable que respectable; il répara tous les maux, tous les desordres que l'avidité & la cruauté d'Ebroin avoient causés; il dompta les Nations qui vouloient sécouer le joug, & par de célebres & fréquentes Victoires les força de demeurer dans la foumission: maître absolu de l'Etat, il eut la sagesse de ne point prendre le titre de Roi, & se contenta de mettre ses Descendans en état de le prendre un jour à coup fûr : Charles son fils, surnommé dans la suite Martel, encore plus actif, plus laborieux que lui, avança tellement son ouvrage, que son fils n'eût plus qu'à en recueillir les fruits; ce fils se nommoit Pepin comme son Aïeul, & il est la tige de la seconde Race de nos Rois.

Pere & son Aieul avoient gouvernés la France avec une autorité absolue, a

vec leu peu les cor der mai Pré tion que fi je foul la n trai que con l'ét€ lâtr tent opp des com gran bien

> trou les I Mai des I

Fave

To

vec

vec une sagesse parfaite, avec une valeur prodigieuse, avoient accoûtumé les peuples à cette nouvelle Domination & les avoient disposés non seulement à accorder le titre de Roi lorsqu'il le demanderoit, mais à souhaiter même qu'il le demandât. Tout avoit été préparé par ses Prédécesseurs, ils avoient gagné l'affection des peuples; les soldats toujours vainqueurs sous leur conduite, les adoroient, si je puis ainsi parler, & n'auroient jamais souffert d'autre maître qu'eux; quoique la nécessité de leurs affaires les eût contraint de se servir des Biens ecclésiastiques, leur piété constante, leur zèle à conserver la Religion dans sa pureté, à l'étendre même chez les Nations idolâtres, empêcha ce sujet de mécontentement de se changer en haine & en opposition; ils avoient eu soin de faire des Alliances avec les Etrangers; & comme l'autorité des Papes étoit d'un grand poids, ils se les attacherent par leurs bienfaits, par leur protection, par leur Faveur pour ceux qu'ils leur addressoient.

is

es

la

il

i-

re

un

11-

io-

on

les

m-

fe-

son

s la

C'est l'état où Pepin & Carloman trouverent les choses à la mort de Charles Martel leur Pere. Sous le titre de Maires du Palais ou de Ducs & Princes des François, ils partagerent le Roiau-

Tome I. H me;

me; ensuite de concert ils placerent fur le Trône une espèce d'idole: cet infortuné Prince, Refte du fang illustre des Mérowingiens, avoit pour nom Chilperic, auquel on joignit le furnom d'Insensé, soit qu'il le fût véritablement ou qu'on le fit accroire aux peuples. Les deux Freres, fous l'autorité de leur Captif partagerent sa puissance, & tous deux l'exercerent de manière à contenter la Nation & à s'en assurer les suffrages. Carloman s'en dégoûta ou en fut fatigué au bout de cinq ou fix ans, & la remit toute entière à son Frere, pour se consacrer à Dieu dans l'état Monastique; il le sit avec un si grand détachement, qu'il ne pensa point à affurer d'Etablissement à ses deux Fils, & qu'il crut avoir assez fait pour eux en les remettant avec ses Etats entre les mains de leur Oncle.

Pepin se voiant sans rival, aiant pris l'ascendant sur tous ses Ennemis, résolut ensin de faire ce que son Pere & son Aïeul n'avoient ôsé entreprendre. Que pouvoit-il craindre? il tenoit en sa main tous les Trésors de l'Etat & toutes les Forces militaires, il avoit l'estime des Grands, l'amour des peuples, l'affection des Ecclésiastiques, à qui il a-

voit
feme
pris
deho
deffei
quant
l'Affe
tion:
titre
mes o
voulo
fée de
mande

On fultati teroien baffade on eûn neveu chard doute La Commes:

blée f

on celui fense Es toutes voir le

Titre , 8

voit

ıt

et

re

m

m

nt

es.

ur

US

n-

uf-

en

is,

re,

tat

and

t à

ils,

eux

les

pris

ré-

e&

dre.

en sa

utes

time

l'af-

il a-

voit

voit promis la restitution & le rétablissement de leurs Priviléges. Aiant donc pris toutes ses mesures au dedans & au dehors, pour faire réussir son grand dessein, au mois de mars sept cent cinquante & un il convoqua à Soissons l'Assemblée ou le Parlement de la Nation: tous convinrent de lui déserer le titre de Roi; quelques-uns d'eux-mêmes ou du consentement de Pepin; qui vouloit que son Election sût autorisée de toutes les manières possibles; demanderent qu'on consultât le Pape; & que l'exécution du Decret de l'Assemblée sût differée jusqu'à sa réponse:

On remit au Prince de dreffer la Consultation; & de choisir ceux qui la porteroient; il nomma pour cette Ambassade, la plus slatteuse que jusque-là on eût envoiée à Rome, Fulrad son neveu, Abbé de Saint Denis, & Richard Evêque de Wirtzbourg; sans doute que ce dernier étoit sa créature. La Consultation fut proposée en ces termes: Lequel est le plus digne de regner, u celui qui travaille utilement pour la défense & la conservation de l'Etat, & fait outes les Fonctions de la Roïauté sans avoir le titre de Roi; ou celui qui porte ce litre, & n'est capable d'en faire aucun exercice? H 2

ercice? Les Envoyés furent bien reçus; la réponse fut telle qu'on la souhaitoit, & probablement telle qu'on en étoit convenu avant que de la demander en forme.

L'intrigue étoit nouée depuis longtems: l'Archevêque Boniface, dévoué par serment à l'aggrandissement de l'Eglise Romaine en avoit resserré les nœuds. Les Papes, dans le dessein où ils étoient de se rendre maîtres de Rome & de son Territoire en sécouant le joug des Empereurs d'Orient, avoient besoin d'une puissante protection; ils ne la pouvoient espérer que de la France, qui seule pouvoit empêcher les Lombards de se faisir de ce qu'on saisoit semblant de vouloir conserver à l'Empire de Constantinople, pour s'en faisir soi-même quand on trouveroit occasion de le faire : il n'est donc pas etonnant que des Puissances si bien unies pour leur mutuel aggrandissement, de pérassent tout l'une de l'autre & se soutinssent de tout leur pouvoir. Les elpérances des Papes & leurs Prétentions se fortifierent & s'accrurent par ce service rendu, que l'ambition acheta trop cher, & qu'une reconnoissance outre fit récompenser bien au de-là de ce qu'il qu'i que s'ils de leur Got gran leur ronn tain cond beau Roi men

mon faire raco

orbi

pend le R jet, pour furpa enfer qu'or de to ne fe

cle,

qu'il méritoit de l'être: Mezerai dit, que Pepin & ses Successeurs, comme s'ils eussent eu entière obligation de de leur Roiauté aux Ecclésiastiques, leur donnerent beaucoup de part au Gouvernement, & rendirent de si grandes soumissions aux Papes, qu'ils leur firent un marche-pied de leur Couronne. Quoiqu'il en soit, il est certain que l'union des Papes avec la seconde Maison Roiale de France, a de beaucoup augmenté leur Pouvoir en ce Roiaume, & qu'elle a été le sondement & la source de la puissance exorbitante à laquelle ils se sont élevés.

Sera-t-il permis d'interrompre un moment cet Abrégé historique, pour faire quelques réflexions sur ce qui y est

raconté?

us;

pit,

toit

en

ng-

oué

F-

les

ù ils

ome

nt le

pient

; ils

ran-

e les

fai-

rer à

r s'en

t oc-

as e-

unies

el-

fou-

es el-

ntions

e ser-

a trop

outree

de ce qu'il Premiérement. Est-il probable que pendant près de soixante ans la Famille Roiale n'ait produit aucun bon Sujet, que tous aient été assez imbécilles pour souffrir tranquillement qu'on usurpât leur puissance, qu'on les tint enfermés dans une maison de plaisance, qu'on les éloignât de tout manîment, de toute connoissance d'Affaires, qu'une fois l'année on les donnât en spectacle, qu'ensuite on les renfermât, & H 2

que leur nom ne servit qu'à autoriser l'ambition qui les opprimoit? Quoi! ils ne se plaignoient point, on sermoit l'oreille à leurs justes plaintes? il ne se trouvoit pas un Sujet généreux, sidèle, qui prît leur désense? les hommes de ce tems-là n'étoient donc pas comme ceux d'aujourd'hui, on vivoit alors tout autrement que l'on ne vit à présent? notre Histoire en ce point, me paroît ressembler à celle de l'Empire Romain, où, quand un Auteur est embarrassé d'un Empereur qu'il a mis sur la scéne, il le fait mettre en piéces par ses soldats.

Sans entrer dans la Secondement. question que Pepin fit proposer à Zacharie, qui occupoit alors le Siége de Rome, ce Pape auroit eu tort de penser que sa qualité d'Evêque de la Capitale du monde lui donnoit Droit de décider autrement que n'auroit été obligé de le faire un Docteur particulier; il auroit eu encore plus grand tort, s'il s'étoit imaginé pouvoir donner la Couronne dont il étoit question, & dispenser les peuples du serment qui les lioit à la Famille qu'on vouloit dépouiller: & Mezerai s'exprime trop foiblement, quand il dit que si on trouve quelques Auren rité faut tion font drei

Au

ron fes l'au faire con tem l'ave rien men faisa tion ceffa qui cett aussi des poir les I rent pou

fin,

Auteurs de ce tems-là, qui parlant de la manière dont Zacharie agit en cette rencontre, emploient les mots d'Autorité, de Jussion, de Mandement; il faut donner à ces termes une signification plus douce, & croire qu'ils ne s'en sont tervis que parce que le Pape addressa à Boniface le Mandement de cou-

ronner Pepin.

**fer** 

i!

oit

fe

lè-

nes

m-

ors

ré.

me

oire

eft

mis

éces

s la

Za-

e de

en-

api-

dé-

ligé

; 11

s'il

lou-

pen-

lioit

ller:

ent,

ques

Au-

Troisiémement. La Nation ignoroit ses Droits, si elle crut avoir besoin de l'autorité de l'Evêque de Rome pour faire le changement qu'elle jugeoit convenable à ses intérêts; son consentement n'ajouta rien à leur Pouvoir s'ils l'avoient, comme son refus n'en auroit rien diminué: & certes le consentement des Evêques François, comme faisant une partie distinguée de la Nation, étoit sans comparaison plus nécessaire que celui d'un Evêque étranger qui n'avoit aucun Droit de se mêler de cette Affaire; il étoit pour le moins aussi capable de calmer leurs inquiétudes & leurs scrupules. Nous ne voions point que le Pape ait été consulté par les Lombards sur la déposition qu'ils sirent d'Hildebrand leur Roi légitime, pour mettre Rachis en sa place. fin, les Evêques oublierent leurs Droits, H 4 quand quand par respect pour l'ordre du Pape Zacharie, ils souffrirent que Boniface son Légat sacrât le Roi nouvellement élu; cette Fonction leur appartenoit incontestablement, le Pape n'avoit aucun Droit de nommer personne pour la faire, sa nomination sut une vraie Usurpation, peut-être saite à dessein de s'en servir un jour à prouver qu'il avoit disposé de cette Couronne, & que Boniface son Délegué, en la mettant sur la tête de Pepin, lui avoit donné en son nom l'Investiture de ce Roiaume.

Je propose ces Réflexions avec d'autant plus de confiance, que ce que j'ai dit jusqu'à présent, & ce que je dirai dans la suite de l'autorité des Rois, des Papes, des Evêques, est indépendant de la vérité ou de la fausseté des Faits que rapporte nôtre Histoire: futelle fausse en tous ses points, à peu près jusqu'au tems de Philippe de Valois, comme le prétend le plus audacieux Critique qui ait jamais été, il n'en leroit pas moins vrai, que le Pape n'est point le Monarque de l'Eglise, que les Evêques partagent avec lui le Caractère Episcopal & la puissance qui y est attachée; il n'en seroit pas moins vrai

que

qu

av

ti

de

fa

ei

fo

la

b

de

C

qı

qı l'

er

po n'

roba

av

fo

que les Souverains ont aujourd'hui sur leurs peuples les mêmes Droits qu'ils avoient avant l'Etablissement du Christianisme. Revenons pourtant à notre

Abrégé historique.

e

it

it

lla

J-

de

oit

0-

int

né

lu-

au-

irai

ois,

en-

des

fut-

peu

lois,

ieux

1 fe-

n'est

e les

rac-

y est

vrai

que

Zacharie ne tira point d'autre profit de son intime union avec Pepin, & de sa complaisance à répondre selon ses intentions, que d'aggrandir son autorité en France par le ministère de Boniface son Légat. Cet Anglois, soutenu de la Faveur du maître, d'ailleurs plus habile que la plûpart des Evêques François, fameux par son zèle à étendre la Foi, soutint avec éclat la commission dont il étoit chargé : il assembla des Conciles, il y présida, & sit si bien, qu'il accoûtuma les peuples, les Evêques même, à ne point s'étonner que l'Evêque de Rome étendît son autorité en affoiblissant la leur.

Etienne, Successeur de Zacharie, se sit un point essentiel de conduite, de s'attacher Pepin & toute sa Famille, persuadé, comme il étoit vrai, que ce n'étoit que par son secours qu'il pourroit se tirer de l'oppression des Lombards, & faire réüssir les espérances qu'il avoit conçues, les projets qu'il avoit formés, & qui peut-être lui avoient H s

m

do

té

go

ple

do

fil

l'a

fit

cr

té

ét

80

ni

ha

de

ti

do

ta

ď

Va

fe

re

tr

go

été transmis par ses Prédécesseurs. La troisiéme année du Regne de Pepin, il vint trouver ce Prince, qui lui fit de très grands honneurs, mais non jusqu'à s'avilir lui-même: ainsi que l'a écrit le Bibliothéquaire Anastale; au contraire. Etienne lui-même avec toute sa suite se prosterna devant ce Prince, dont il venoit implorer le secours, ne voulant point se relever jusqu'à ce qu'il lui eût tendu la main pour marque qu'il lui accordoit sa protection. Il obtint ce qu'il souhaitoit, & même d'avance on lui fit une Donation de plusieurs villes & Territoires d'Italie usurpés par les Lombards: cela veut dire que le Roi & le Pape firent un Traité, par lequel il fut convenu entre eux qu'on feroit la Guerre aux Lombards, & que ce qu'on prendroit sur eux appartiendroit à l'Eglise Romaine; que de son côté le Pape engageroit les Romains à déferer au Roi la qualité de Patrice, & que pour perpétuer la couronne dans sa Famille, il le sacreroit de nouveau avec son Epouse & ses deux Fils.

Cette Céremonie fut long-tems différée, car le Pape arriva en France en Fevrier sept cent cinquante quatre, & elle ne se sit, au plus tôt qu'à la sin du mois mois d'août de la même année. Sans doute que le Traité souffrit des difficultés, & qu'il fallut du tems pour les lever; peut-être qu'il fallut venir négocier à Rome pour déterminer le peuple Romain à consentir qu'Etienne donnât au Roi & aux deux Princes ses fils la qualité de Patrices, comme il l'avoit promis, & comme il le fit aussitôt après la Céremonie de leur Sacre.

e

t

t

n

\$

oi el

la

n

u

ır

n

80

lu

is

Pour mieux comprendre le grand intérêt qu'avoient les Papes dans l'union étroite qu'ils formerent avec la France. & qu'ils eurent si grand soin d'entretenir, il faut reprendre la chose de plus haut. L'Empire Romain fut partagé en deux par les Enfans du grand Constantin; l'un s'appella l'Empire d'Orient, dont Constantinople fut la Capitale, tandis que Rome le fut de l'Empire d'Occident. Les deux parties de ce vaste Corps se réunirent sous Théodose le Grand; mais à sa mort il fut encore partagé comme la première fois, entre ses deux fils Arcade & Honorius. L'Empire d'Occident, qui fut le partage d'Honorius, ne subsista pas longtems: les Gots, les Bulgares, les Visigots, les Francs le démembrerent, & enfin

enfin l'anéantirent. Il est difficile de comprendre comment au milieu de ces ravages & de ces bouleversemens, une bonne partie de l'Italie, Rome entre autres, restât sous la domination des Empereurs d'Orient; mais le Fait est constant, & pour peu qu'on ajoute de foi aux Histoires, on ne peut raisonnablement en douter: il faut supposer que les Empereurs d'Orient furent tellement embarrassés par les Excursions des Barbares, qu'ils ne purent emploier assez de Troupes pour chasser les Barbares de la partie de l'Italie dont ils s'étoient emparés, & que les Barbares de leur côté eurent la sagesse de ne point entreprendre de nouvelles Conquêtes, au hazard de s'attirer sur les bras toutes les Forces de l'Orient. Mais cet Empire s'affoiblit peu à peu, plusieurs Peuples féroces en enleverent des Provinces, on fut contraint d'en céder d'autres, dont on ne pouvoit les empêcher de s'emparer : alors on ne craignit plus de l'infulter.

Les Evêques de Rome, puissans par les grands Biens dont la piété des Fidèles avoit enrichi leur Eglise, par le respect que leur attiroit, par l'autorité que leur donnoit la Primauté de

leur

16

n

r

C

fi

leur Siége, surent admirablement profiter des occasions favorables à leur desfein de s'aggrandir. Ils gagnerent l'affection des Peuples par leurs bienfaits, tandis que leurs Souverains se rendoient odieux par leur témérité à décider des choses de la Religion, & méprisables par leur foiblesse. Ils ne cesserent point de les reconnoître pour Souverains, & firent ce qu'ils purent pour ne pas tomber sous la Domination des Peuples qui partageoient l'Italie avec les Empereurs : aimant beaucoup mieux un Souverain éloigné, qu'un Prince voisin, qui par lui-même les auroit gouvernés. Quand ils furent assurés d'une puissante protection, capable d'arracher des mains des Lombards ce qu'ils prendroient sur l'Empire, alors ils les laisserent faire, les exciterent même à des Conquêtes qui devoient tourner à leur profit.

le

ıt

,

CS

1-

rs

0-

er ê-

ns

es

ar

0-

de

eur

C'est à quoi se terminoient les Négociations des Papes avec la France, & ce sur pour y mettre la dernière main qu'Etienne en personne vint trouver Pepin. Les Papes ne pouvoient se saisir de ce qui appartenoit encore en Italie aux Empereurs, leur soiblesse & la bienséance s'y opposoient également;

pou-

pouvoit-il convenir qu'un Successeur de Saint Pierre se révoltât contre son Souverain & s'emparât d'une si noble portion de son Domaine? Ce reste de l'Italie convenoit aux Lombards, il étoit à leur bienséance: mais aussi il ne convenoit pas aux François que les Lombards accrussent leur puissance & susfent aux Droits que les Empereurs prétendoient avoir sur les Gaulois, & sur les autres Peuples qui avoient sécoüé le joug de l'Empire Romain:

On fauva tous ces inconvéniens par le Traité de Saint Denis, où il fut arrêté qu'on laisseroit Astolphe Roi des Lombards s'emparer de la plûpart des Terres appartenantes à l'Empire, & qu'ensuite on les lui reprendroit pour les donner à l'Eglise Romaine: ne s'eston point trompé? & les Rois Lombards auroient-ils porté leurs Prétentions plus haut que n'ont fait les Papes?

Le Traité s'exécuta de bonne foi de la part de Pepin, qui crut faire une bonne œuvre d'ôter aux Lombards ce qu'il avoit ôté à l'Empire, pour en enrichir l'Eglise Romaine: cette manière de récompenser la condéscendance des Papes à favoriser ses Prétentions au Trône, ne coûta au nouveau Roi que quel-

ques

que ma exi nue qu' fes té ten pér j'in fem que

D

rité

Evé féri ils foit

Jefu

ques dépenses, encore en fut-il dédommagé par les sommes d'argent qu'il exigea des Vaincus & par le Tribut annuel qu'il leur imposa: mais l'empire qu'il laissa prendre au Pape sur les Eglises de ses Etats, leur coûta leur Dignité & leur Liberté, dont elles regrettent encore aujourd'hui la perte. J'espére qu'on ne trouvera pas mauvais que j'interrompe l'Histoire de l'aggrandissement des Papes, pour examiner en quoi consiste précisément leur supériorité au-dessus des Evêques.

## PREMIERE DISSERTATION

DE

La Supériorité des Evêques de Rome.

Ette Question est aisée à décider : le Pape est au-dessus de chaque Evêque en particulier; mais il est inférieur à tous les Evêques en général, ils peuvent porter des Loix à quoi il soit obligé d'obéir. Il a quesque supériorité; mais il n'est point Souverain : Jesus-Christ a établi les Evêques, lorsqu'a-

qu'après sa Résurrection il soussalur eux & leur dit, Recevez le Saint Esprit, les pechés que vous remettrez, seront remis, ceux que vous retiendrez, seront retenus, Insufflavit & dixit eis: accipite Spiritum sanctum; quorum remiseritis peccata, remissa sunt eis, quorum retinueritis,

retenta sunt eis.

Pendant sa vie mortelle il leur avoit dit, Tout ce que vous lierez sur la Terre sera lié au Ciel, tout ce que vous délierez sur la Terre sera délié au Ciel, Quæcumque alligaveritis super terram, erunt ligata & in Cælo; quæcumque solveritis super terram, erunt soluta & in Calo. C'est à tous & à chacun des Apôtres que ces paroles ont été addressées; c'est à eux tous & à chacun d'eux en particulier qu'ont été donnés le Pouvoir & l'Autorité qui y sont exprimés; aucun n'est supérieur des autres à cet égard; aucun ne peut borner ni restraindre ce Pouvoir de lier, de délier, d'absoudre, de condamner, qui leur a été donné à tous avec la même plénitude & la même indépendance; & la Primauté de Saint Pierre ne confistoit point dans un Pouvoir plus étendu & plus indépendant : car quoique Jesus-Christ lui eût dit en particulier les mêmes paroles qu'il qu'elle figralier, aufif fance les mer cecirole par

d'an de d'an tous mor été re, tour gnez du I leur man est mes

été

t

te

C-

it

r-

us

e-1e-

lo.

es

eft

i-

&

und;

ć,

nê-

de

un en-

eût

oles

u'il

qu'il dit dans la suite à tous les Apôtres, elles ont eu pour les Apôtres la même signification qu'elles avoient eue pour lui; or pour lui elles significant une puissance pleine & indépendante de lier, de délier, elles la significient donc aussi pour les autres Apôtres cette puissance pleine & indépendante, & tous les Apôtres à cet égard furent également Vicaires de Jesus-Christ. Tout ceci est vrai : ou il faut dire que les paroles de Jesus-Christ ont été véritables par rapport à Pierre, & qu'elles ont été fausses & illusoires par rapport aux autres Apôtres.

Il en est de même de la puissance d'annoncer l'Evangile aux Nations, ou de donner commission à d'autres de l'annoncer; elle leur a été donnée à tous également, lorsque Jesus-Christ monta au Ciel: Toute puissance m'a été donnée dans le Ciel & sur la Terre, leur dit-il en les quittant pour retourner à son Pere; allez-donc, enseignez les Nations, baptisez-les au nom du Pere, du Fils & du Saint Esprit, & leur apprenez à garder tous les Commandemens que je vous ai faits, Data est mihi omnis potestas in Cælo & in Terra: euntes ergò docete omnes Gentes, bap-Tome I. titizantes eos in nomine Patris & Filii & Spiritus sancti; docentes eos servare omnia quacumque mandavi vobis. Saint Pierre à cet égard n'eut donc aucune supériorité sur les autres Apôtres; ceux qu'ils instruisoient étoient aussi bien instruits que s'il les avoit instruits lui-même; ceux qui recevoient d'eux leur mission, avoient les mêmes Pouvoirs & la même autorité que s'il les avoit envoiez luimême: Saint Paul, Saint Jean, Saint Jacques, ne parlent-ils pas en maîtres dans leurs Epîtres? n'y parlent-ils pas avec autant d'autorité & d'indépendance que Saint Pierre le fait dans les siennes? à la vérité l'Esprit de Dieu les inspiroit, & c'est ce qui a donné à leurs Ecrits le précieux caractère d'infaillibilité; mais ce n'est pas parce que l'Esprit de Dieu les inspiroit, qu'ils parloient tous en maîtres avec une égale autorité, c'est parce qu'ils étoient tous également Apôtres, & que Jesus-Christ leur avoit dit à tous dans le même sens, Enseignez les Nations, baptisez-les. Tout ce que vous délierez sera délié, tous ceux que vous condamnerez, le seront.

On ne peut toutefois le nier, Saint Pierre avoit quelque Primauté sur les

au-

au

éto

Je

tei

Pa

en

Di

en

Vi

ie

Pri

Ch

fuit

Ev

Pie

Pet

fior

tres

mei

bum

mie

il e

leur

d'eu

tou

Do

Pier

ces

qu'

& p

autres Apôtres, il étoit leur Chef, il étoit plus particuliérement Vicaire de Jesus-Christ, qui l'avoit déclaré Pasteur de ses Agneaux & de ses Brebis, Pasce agnos meos, pasce oves meas. Mais en quoi consistoit sa Primauté? quel Droit lui donnoit sa qualité de Chef? en quoi étoit-il plus particuliérement Vicaire de Jesus-Christ? c'est ce que je vais expliquer en peu de mots. Primauté consistoit en ce que Jesus-Christ l'avoit le premier appellé à sa fuite; dans le dénombrement que les Evangélistes font des Apôtres, Saint Pierre est toujours le premier, Primus Petrus; toutes les fois qu'ils ont occafion de le nommer avec quelques autres, c'est toujours par lui qu'ils commencent, Assumpsit Jesus Petrum, Jacobum & Joannem: il est l'Aîné des premiers Enfans de Jesus-Christ, & par-là il en est le plus respectable; il n'est pas leur Supérieur, mais il est au-dessus d'eux; leur Souverain leur confie à tous les mêmes Offices, il les établit Docteurs & Juges de ses Sujets, mais Pierre est le premier de ces Juges & de ces Docteurs; il n'a pas plus de Pouvoir qu'eux, sa Doctrine n'est pas plus sûre & plus pure, mais ce titre de Premier don-

ia re

ils its

n, ne ni-

res pas an-

enles eurs

Efpar-

gale ous rift

ens, les.

slié, se-

aint les au-

donne à sa Dignité un éclat que les autres n'ont pas; il n'est pas plus Apôtre, il n'est pas plus Evêque que Jean, Philippe, Barthelemi, mais il est le premier des Evêques & des Apôtres; il est comme eux une de ces Pierres vives fur quoi Jesus-Christ avoit dit qu'il bâtiroit son Eglise, mais il est la première & la principale de ces Pierres, de sorte que c'est singuliérement de lui que le Sauveur a dit, qu'il étoit Pierre & que sur cette Pierre il bâtiroit son Eglise, contre laquelle les portes, c'està-dire les Puissances de l'Enfer ne prévaudroient jamais, Tu es Petrus, & Super hanc Petram ædificabo Ecclesiam meam, & Portæ Inferi non prævalebunt adversus eam.

Il est essentiel d'observer, que ces paroles de Jesus-Christ qu'on vient de rapporter, sont métaphoriques, & qu'elles ne peuvent convenir à Saint Pierre qu'à raison du Pouvoir d'enseigner, de lier & de délier, d'absoudre ou de condamner, qui lui a été communiqué. Or, ce Pouvoir a été également communiqué aux autres Apôtres; ils sont donc comme lui les Pierres sondamentales sur quoi le Fils de Dieu a bâti son Eglise, & le seul avantage qu'il ait sur

eux,

an

fai

fit

m

à a

ve

res

cu

far l'é

mo

ces

nic

qu jul

Ec

(æc

att

jan fero

d'u

en

Sai

leu

on

eux, c'est qu'il est la principale & la premiere Pierre de cet Edifice spirituel & divin : Jesus-Christ seul est la Pierre angulaire de ce mistérieux bâtiment, fans laquelle il est impossible qu'il subsiste, & ce seroit une espèce de blasphême que d'attribuer cette même qualité à aucun de ceux, qu'il a voulu être avec lui, mais non comme lui, les Pierres fondamentales de son Edifice; chacune en particulier pouvoit manquer, fans que l'Edifice tombât en ruine; l'éternité, l'indéfectibilité de ce bâtiment auguste, ne vient d'aucune de ces Pierres en particulier, elle vient uniquement de cette Pierre inébranlable qui les soutient, & qui les soutiendra jusqu'à la consommation des siécles, Ecce ego vobiscum usque ad consummationem sæculi; penser le contraire, ce seroit attribuer à Saint Pierre ce qui ne convient qu'à Jesus-Christ, & ce qu'il n'a jamais pensé à s'attribuer lui-même, ce seroit autoriser l'expression insensée d'un misérable Chronologiste, qui dit en termes exprès, A Jesus-Christ succéda Saint Pierre.

Le premier des Apôtres fut aussi leur Chef, non leur Prince, comme on le dit communément suivant l'igno-

t fur ux,

il

de

ui

re

on

ft-

ré-

per

छ

fus

ces

de

'el-

erre

de

on-

qué.

om-

font

nen-

i son

rante interprétation de ces paroles Latines Princeps Apostolorum, dont se sont servis plusieurs Auteurs qui ont écrit en cette Langue. Il étoit le Chef des Apôtres, c'est-à-dire, qu'on avoit pour lui de grands égards, qu'on faisoit beaucoup d'attention à ses sentimens, qu'on ne décidoit aucune affaire importante sans le consulter, quoiqu'à la rigueur on eût Droit d'en user autrement; c'est lui qui dans les Assemblées proposoit les matières sur quoi on avoit à déliberer; c'est lui qui dans les occasions importantes parle pour lui & pour tous les Apôtres, Alors, dit Saint Luc, Pierre voiant qu'on les prenoit pour des gens ivres, leva la voix pour leur justification & la confusion de leurs Calomniateurs, Stans autem Petrus cum undecim, levavit vocem suam; c'est encore lui qui parle, quand on le traine devant les Juges avec Saint Jean, pour avoir rendu l'usage des jambes à un malheureux, qui n'avoit pu s'en servir depuis qu'il étoit au monde; c'est lui qui assembla les autres Apôtres à Jérusalem pour terminer la dispute qui s'étoit élevée à Antioche sur l'observation de la Loi Judaïque, c'est lui qui présida à cette Assemblée, qui y parla le premier,

mi ne bli fe tre

rier Prome Effil no rite ve pour avoide I gne indique

poi qua auc & c mier, qui décida le premier: mais il ne décida pas seul, la décission ne se publia point en son nom; elle se fit, elle se publia sous le nom général d'Apôtres & de plus anciens Disciples, Apostoli & seniores bis qui sunt Antiochia salutem. Visum est Spiritui santto & nobis.

r

la

es

it a-

ur

C,

es Ei-

n-

le-

re

nt

uis

af-

em

le-

la

aà

re-

er,

Saint Pierre en tout ceci n'avoit rien au-dessus des autres Apôtres que la Préséance, puisqu'ils avoient tous le même Pouvoir que lui, & que le Saint Esprit étoit avec eux comme avec lui: il n'avoit donc sur eux qu'une supériorité de bienséance, telle qu'elle se trouve dans le Chef de tout Corps établi pour gouverner & juger les autres. puisque par la volonté de celui qui les avoit institués, ils avoient tous également le Pouvoir de lier, de délier, d'enseigner & d'instruire, qu'ils l'avoient indépendamment l'un de l'autre, & que leur consentement seul pouvoit le réstraindre.

Chacun d'eux en particulier n'avoit point d'autorité sur les autres, mais quand ils étoient assemblés il n'étoit aucun Particulier qui ne dépendît d'eux, & qui ne sût obligé de se soumettre à leurs Décisions, à leurs Jugemens, à

14

leurs

leurs Ordonnances: Saint Pierre n'étoit donc point Chef absolu des Apôtres & de l'Eglise naissante, comme un Roi l'est de son Etat, les Apôtres n'étoient point ses Officiers, ils n'étoient point ses Conseillers; ils ne tenoient point de lui leur Pouvoir, il ne pouvoit le borner, ils l'exerçoient indépendamment de lui; en un mot, ils étoient ce qu'il étoit, à l'exception de sa Primauté & de sa qualité de Chef, qui le rendoit le plus considerable de ses Egaux, qui lui donnoit Droit de veiller sur leurs démarches, de les assembler, de les présider.

Une comparaison éclaircira ce que je viens de dire. Tel est à peu près le Président d'un Parlement; les Conseillers qui le composent, tiennent comme lui leurs commissions du Prince, il n'est point maître de leurs suffrages, ils ne sont point obligés de suivre son sentiment, lut seul il ne peut rien décider, leur suffrage est d'un aussi grand poids que le sien; quoiqu'il ait Droit de veiller sur leur conduite, de les avertir, de les reprendre, il n'a pas Droit de les déstituer: il est donc leur Chef sans être leur supérieur. La comparaison seroit entière, si Saint Pierre avoit eu

Droit

tio
le j
ter
ce
cet
pri
par
acc
des

Di

der Le ils mé tre jui

Dr

la

de

les

le i

ils

me

pe

glo

Droit d'assigner aux Apôtres les Nations qu'ils devoient instruire, comme le premier Président a Droit de disputer les procès aux Conseillers: mais c'est ce qu'il est impossible de prouver; ou cette assignation ne se fit point, l'Esprit Saint les conduisant chacun en particulier; ou elle se fit d'un commun accord. Saint Pierre étoit le premier des Apôtres, il étoit leur Chef, il avoit sur eux Droit d'inspection: & c'est par-là qu'il étoit plus particuliérement Vicaire de Jesus-Christ, sans cependant avoir Droit de s'attribuer ce glorieux Tître à l'exclusion de ses Collégues dans l'Apostolat.

it

i

rs

es

ers

ui

est

ne

ti-

r,

ids

eil-

de

les

ans

son

eu

Achevons cette Dissertation, qui devient insensiblement trop longue. Les Papes ont succédé à Saint Pierre, ils ont les mêmes Droits qu'il avoit, les mêmes Prérogatives; s'ils en ont d'autres, ce ne peut être que par une injuste Usurpation & une lâche Concession. De même, les Evêques sont aux Droits des Apôtres, ils ont comme eux la puissance entière & absolue de lier, de délier, de remettre les pechés, de les retenir, d'annoncer l'Evangile, de le faire annoncer aux Nations insidèles; ils ne tiennent pas plus leur Pouvoir du

Pape, que les Apôtres leurs Prédécesseurs le tenoient de Saint Pierre; le Pape n'est pas plus leur Supérieur que Saint Pierre l'étoit des Apôtres: le Pape est le premier des Evêques, il est leur Chef, il a sur eux Droit d'inspection, d'admonition, de repréhension même, s'ils s'assemblent pour quelque Cause concernant toute l'Eglise, c'est à lui à les convoquer sauf le Droit des Princes, à les présider; mais il n'est point leur Souverain, son sentiment n'est point leur Règle, il n'a pas lui seul plus d'autorité qu'eux tous, il est, comme chacun d'eux en particulier, inférieur à l'Assemblée qu'il a convoquée, & ne peut sans crime refuser de s'y soumettre.

Si les Evêques ont perdu leurs Droits, si le Pouvoir que Jesus-Christ a attaché à leur sacré Caractère, est borné, si on les domine, si on regne sur eux, si on les lie, si on leur ferme la bouche, quoiqu'ils aient reçu de Jesus-Christ le Pouvoir de tout délier, d'annoncer l'Evangile à toute Créature, si on les tient dans la servitude, ce ne peut être que par la coupable ignorance de leurs Droits & par leur indigne soiblesse à les désendre.

A

tan

cer

Ch

dif pir

Co

ces

end

ho

que

tici

ces

d'a

Pro

for

lég

de

cux

les

doi

à-d

Die

réfi

ces

rs

e

nt ft,

1-

ls

1-

es

à

ır

nt

u-

a-

à

ne

t-

s,

né

on

on

i-

le

er

es

re

irs

A la vérité les Nations entières s'étant converties à la Foi, on fut obligé de fixer les Evêques, de les attacher à certains Siéges, de leur confier une certaine portion du Troupeau de Jesus-Christ: on suivit en cela l'espéce de distribution sagement établie dans l'Empire Romain. Pour gouverner ce vaste Corps, on l'avoit partagé en Provinces; & comme ces Provinces avoient encore trop d'étendue pour qu'un homme seul pût les gouverner, chaque Province fut divisée en Diocéles: chaque Diocése avoit son Gouverneur particulier, des Sentences, des Ordonnances duquel les Diocésains avoient Droit d'appeller au Gouverneur général de la Province, qui jugeoit en dernier resfort, à moins qu'en certains cas privilégiés on n'appellat à l'Empereur.

C'est-là le modèle qu'on se proposa de suivre, quand on jugea à propos de sixer les Evêques, & de partager entre eux les Conquêtes de Jesus-Christ; on les mit sur tout dans les villes où résidoient les Gouverneurs Romains, c'est-à-dire dans les Capitales de chaque Diocése, & dans les Métropoles où résidoient les Gouverneurs des Provinces: ces noms de Diocéses, de Mé-

tropoles sont devenus propres au Gou. vernement ecclésiastique. En conséquence de ce partage, on statua, comme le bon sens le préscrivoit, que chaque Evêque gouverneroit son Troupeau sans le mêler du gouvernement des autres, fans avoir, fans exercer aucune Jurisdiction sur les peuples qui n'étoient point de leur District: on régla qu'ils s'assembleroient souvent & conféreroient entre eux pour conserver l'unité de la Foi & établir autant qu'il se pourroit la même Discipline; on chargea sur tout le Métropolitain de procurer que ces Assemblées & ces Conférences se tinssent exactement.

Comme on étoit persuadé qu'ils étoient égaux entre eux, & que l'Onction sainte de l'Episcopat leur donnoit à tous indépendamment l'un de l'autre un plein pouvoir de gouverner leur Eglise tel que l'avoient eu les Apôtres, ils l'exerçoient librement, ils remettoient les pechés; quelquesois ils les retenoient, quand ils le jugeoient nécessaire à l'édification de leur Troupeau; ils dispensoient de la sévérité de la Discipline, quand certaines circonstances leur donnoient un juste sondement de juger, que le resus seroit plus

de pou mê d'au Vil

enc ne mo & d'é nist qu' ne doi **fes** Dr voi dol néc nou Ev

à re que pro toit Pro qu'

de mal que la dispense accordée n'en pourroit saire; ils annonçoient euxmêmes, ou faisoient annoncer par d'autres les vérités de l'Evangile, aux Villes, aux Nations voisines plongées encore dans les ténébres de l'Idolâtrie.

1-

1-

es

ne

ntils

e-

té

r-

ea

er

es

é-

IC-

oit

tre

E-

et-

les

né-

oude

nf-

de-

lus

Aucun d'entre eux ne s'ingéroit, & ne présumoit de lier leurs Brebis, bien moins encore de les lier eux-mêmes, & ce qui est encore bien plus criant, d'établir dans leurs Diocéses des Ministres particuliers qui déliassent ce qu'on auroit faussement supposé qu'ils ne pouvoient délier; aucun ne prétendoit disposer des Charges des Eglises de ses Confreres; aucun ne s'attribuoit le Droit privativement aux autres, d'envoier des Prédicateurs aux Nations idolâtres, de leur donner les Pouvoirs nécessaires à cet Emploi, d'ériger de nouveaux Evêchés; aucun ne se croioit Evêque universel & ne se disoit Evêque des Evêques.

S'il y avoit quelque point important à régler, quelque abus à réformer, si quelque Evêque lioit ou délioit mal à propos & contre les règles, s'il s'écartoit de la Foi, c'étoit aux Assemblées Provinciales qu'on portoit ses plaintes, qu'on l'accusoit: car dans ces premiers

tems

tems de simplicité & d'humilité, il n'y avoit ni Souverain ni Monarque dans l'Eglise; on croioit l'Affaire sinie, quand le Métropolitain à la tête de ses Comprovinciaux l'avoit décidée; on ne reconnoissoit point en particulier d'Evêque infaillible, on n'attribuoit cette qualité qui appartient à Dieu, qu'au Corps des Pasteurs, parce que Jesus-Christ avoit dit à tous les Apôtres, non à un seul, qu'il seroit avec eux jusqu'à la consommation des siécles.

Dans cette persuasion, ce n'étoit jamais à un Evêque seul qu'on s'addressoit pour décider les grandes difficultés, les questions importantes, c'étoit à l'Assemblée Provinciale, quelquesois au Concile national, ou enfin au Concile universel, quand l'autorité de ces Conciles particuliers ne calmoit pas

suffisamment les esprits.

L'Evêque de Rome donc, le Pape dans ces heureux tems avoit son District comme les autres Evêques, sa Jurisdiction ne s'étendoit point au de-là du Territoire qui lui avoit été attribué; Evêque de la principale Ville du Monde, il étoit Métropolitain; & en qualité de Successeur de Saint Pierre, qui avoit été le premier & le Chef des A-

Apôpô

de

ne

vo

far

do

Fr

leu

cie

ref

gn

le ;

dat

ils

que

mu

ver

blie

mê glif

resp

leur

qu'

mer & c

leur

des

fuiv.

il

C

r

le

s,

X

it

f-

ıl-

oit

ois

n-

ces

pas

pe

ict

rif-

du

é;

on-

ua-

qui

A-

pô-

pôtres, il étoit le premier & le Chef des Evêques: qualités cependant, qui ne diminuoient en rien l'égalité de Pouvoir qu'ils avoient avec lui; qualités sans doute respectables, mais qui ne lui donnoient aucune Jurisdiction sur ses Freres Evêques ni sur les peuples qui leur étoient consiés.

Le Siége des Papes étant le plus ancien de l'Occident, c'est d'eux que le reste de l'Italie, les Gaules, les Espagnes reçurent les lumières de l'Evangile; ils furent en quelque sorte les Fondateurs des Eglises qui s'y formerent, ils leur donnerent leurs premiers Evêques: mais quand les Evêques se furent multipliés, & que la forme du Gouvernement ecclésiastique y eut été établie, ces Eglises se gouvernerent ellesmêmes, sans autre dépendance de l'Eglise Romaine que celle que formoient le respect & la reconnoissance qu'elles conservoient pour leur mere & la source de leur salut; en telle sorte cependant qu'elle n'avoit part à leur gouvernement qu'autant qu'elles y consentoient, & que ses Réponses à leurs Questions, à leurs Consultations, n'étoient point des Loix qu'elles fussent obligées de fuivre.

C'est de cette espéce de Filiation qu'est venu le grand rapport des Eglises particulières d'Occident avec Rome & la respectueuse déference qu'elles avoient pour elle; les Eglises d'Orient, qui n'étoient point ses filles, si je puis user de cette expression, ne la consultoient guères, & n'avoient avec elle aucun rapport particulier: respect cependant, déférence des Eglises d'Occident, je le répete, qui n'altéroient en rien le Pouvoir des Évêques, qui n'étendoient point la Jurisdiction des Papes, qui ne produisoient au plus, qu'une foumission libre & volontaire. Je dois l'observer ici, ce ne doit être que sur cette Filiation des Eglises d'Occident que l'Eglise Romaine s'appuie, pour prendre comme elle fait, le Titre pompeux de Mere & de Maitresse des autres Eglises, Ecclesia Romana Mater & Magistra cæterarum Ecclesiarum; & ce n'est assurément qu'en ce sens que les Peres du Concile de Trente ont adopté cette expression: quelque excessive que soit la déference qu'ils ont eue pour Rome, ils ne pouvoient ignorer qu'ils avoient Droit de suffrage, & par une suite nécessaire, que ces paroles ne pouvoient être prises dans un sens rigoureux. Les

égar Lett blem la vi de ne teinte de ne

ce

bea

pire

vêq

lita:

d'ap

latio

me

mît

droi pein

que c de N

ceux

" bie

" qu'

, que

Ton

Les choses furent en cet état jusqu'à ce que les Empereurs Chrétiens crurent beaucoup honorer le Siége de leur Empire, en élevant celui qui en étoit Evêque, au dessus des autres Métropolitains, par la liberté qu'ils donnerent indisséremment à tous les Particuliers d'appeller à son Tribunal. Ces Appellations furent par tout regardées comme des Innovations: & si l'on s'y soumit, ce ne sut que dans quelques endroits, pour peu de tems & non sans peine.

S

e

i-

n

a-

ne

ois

ur

nt

ur

m-

res

la-

'est

res

ette

foit

ne,

ent

né-

ient

Les

La manière dont s'expriment à cet égard les Evêques d'Afrique dans leur Lettre au Pape Célestin, montre sensiblement quel étoit l'ancien Ulage, & la vigoureuse disposition où ils étoient de ne point souffrir qu'on y donnât atteinte: ils commencent par le conjurer de ne plus recevoir à sa Communion ceux qu'ils auront excommuniés, puisque c'est un Point réglé par le Concile

de Nicée. " Car, ajoutent-ils,

"Si cela est désendu à l'égard des "moindres Clercs ou des Laïques, com-"bien plus le Concile a-t-il entendu "qu'on l'observât à l'égard des Evê-"ques. Ceux donc à qui la Commu-"nion est interdite dans leurs Provin-Tome I. , ces, ne doivent pas être rétablis par , votre Sainteté, contre les Règles; & , vous devez rejetter les Prêtres & les , autres Clercs, qui ont la témérité , de s'addresser à vous : car les Decrets , de Nicée ont, soumis aux Métropo-, litains les Evêques-mêmes, ils ont , ordonné avec beaucoup de prudence , & de justice, que toutes les Affaires , feroient terminées fur les lieux où , elles ont pris naissance, & n'ont pas cru que la Grace du Saint Esprit dût manquer à chaque Province pour y donner aux Evêques la lumière & la force nécessaires dans les Jugemens, , vû principalement, que quiconque se croit lézé, peut appeller au Concile , de sa Province ou même au Concile , universel; si ce n'est que l'on croye que Dieu peut inspirer la sagesse à quelqu'un en particulier, & la refuser à un grand nombre d'Evêques affem-, blés. Et comment le Jugement , d'outre-mer pourra-t-il être sûr? , puisque l'on ne pourra pas y envoier ,, les témoins nécessaires, soit à caule , de la foiblesse du Sexe ou de l'âge " avancé, soit pour quelqu'autre em-, pêchement; car d'envoier quelqu'un , de la part de votre Sainteté, nous ne " trou-

" de

" la " fe " à

" de " no " pel

" d'z

" ten " né Qu numer

Differ Comm ces pie pe Cél Pouvoi

cer Jest res, s' ger de ux an ouvera

Eglises te que of prés

elon la

es

té

ts

0-

nt

ce

res

pas lût

ry

ns,

que

cile

ove

fe à

user

em-

nent fûr?

voier

cause

l'age

em-

qu'un

us ne

trou-

me trouvons aucun Concile qui l'ait ormodonné. Au reste nous vous prions
mode ne le plus faire, de peur qu'il
momble qu'on introduise le faste de
mode la Domination séculière dans l'Eglimode de Jesus-Christ, qui doit montrer
mode à tous l'exemple de la simplicité &
mode l'humilité. Nous espérons, nous
mous assurons même, que vous rapmous assurons même, que vous rapmode pour le rétablissement
mode d'Apiarius, que nous avions si jusme tement & juridiquement condammé ".

Que de Réflexions à faire sur ce Monument de l'Antiquité! mais cette Differtation n'est déjà que trop longue. Comment donc se seroient exprimés ces pieux & favans Evêques, si le Pape Célestin avoit prétendu borner leur Pouvoir de lier, & de délier, d'annoncer Jesus-Christ à leurs Voisins idolâres, s'il s'étoit réservé le Droit d'ériger de nouveaux Evêchés, de nommer aux anciens, s'il s'étoit attribué un ouverain Domaine sur les Biens de leurs Eglises, en un mot s'il avoit entrepris te que ses Successeurs ont exécuté. Il est présentement aisé de voir, en quoi clon la première Institution le Pape est K 2

au-dessus des Evêques, & le prodigieux changement qui s'est fait à l'avantage de l'un & au desavantage des autres: l'élevation d'un seul Evêque a dégradé tout l'Episcopat, elle a changé la forme primitive du gouvernement; d'Aristocratique qu'il étoit, il est devenu Monarchique. C'est sur tout à ceux qui sont lézés, dont la Dignité a été avilie, à voir si l'honneur & la conscience ne les obligent pas à prendre toutes les mesures possibles pour lui rendre son premier éclat & sa première indépendance. Quoiqu'il en soit, il est certain qu'il n'est ni Cession ni Possession, quelque longue qu'elle soit, qui puisse rendre légitime une pareille Usurpation, on ne préscrit point contre la volonté de Dieu, ou contre les Etablissemens de Jesus-Christ son Fils, qu'il a fait Maître absolu du Monde.

Revenons à notre Abrégé historique. L'union de Zacharie & d'Etienne avec Pepin, valut à l'Eglise Romaine tout l'Exarchat de Ravenne: Altolphe Roi des Lombards, réduit aux dernières extrêmités par les Troupes Françoises, sut ensin contraint d'abandonner sa Conquête, qu'il avoit faite

la 1 out gne ne, Rin tefe de ! Core pin dre fit a tout pôtr l'AE tract voio me d fe. C de C Emp ment été b Conf

fait

Rois voit On e

loign

eux

age

es:

adé

for-

'A-

enu

ceux

été

con-

ndre

· lui

miè-

foit,

n n

ı'elle

e pa-

point

ontre

t fon

Mon-

ftori-

Itien-

omai-

: Af-

it aux

oupes

t d'a

avoit

faite

faite à la priere même d'Etienne, qui la lui faisoit enlever. Cet Exarchat. outre Ravenne comprenoit Boulogne, Imola, Faënza, Forli, Césenne, Bobie, Ferrare, Adria, Cervia, Rimini, Pezaro, Ancone, Jesi, Montefeltro, Urbin; à ce grand nombre de Villes il fut contraint d'ajouter encore Comachio & fon Territoire: Pepin nomma un Commissaire pour prendre possession ac toutes ces Villes; il le fit au nom du Pape, & mit les clefs de toutes ces Places sur le Tombeau des Apôtres Saint Pierre & Saint Paul, avec l'Acte de Donation, qui étoit un Contract passé en bonne forme qui se voioit encore dans les Archives de Rome du tems du Bibliothéquaire Anastase. Cette Donation fut faite du tems de Constantin surnommé Copronyme, Empereur d'Orient: c'est apparemment sur cette identité de nom, qu'a été bâtie la fabuleuse Donation du grand Constantin.

Il se fit un Traité entre les deux Rois, où les Villes que le Lombard devoit céder, étoient marquées en détail. On exécuta ce Traité en partie tandis que le Vainqueur sut présent ou peu éloigné; mais quand il eut licentié ses

K 3 Trou-

Troupes, après avoir repassé les Monts, on chercha des prétextes pour différer la Cession dont on étoit convenu. Le Pape se plaignit, le Lombard s'excusa & promit tout ce qu'on voulut, bien résolu de prositer pour se rétablir, des occasions qui pourroient se présenter : en esset il devoit être bien dur & bien honteux pour ces Princes, de voir un Evêque jouir de leurs Conquêtes.

Ces délais à exécuter le Traité de Pavie, causerent enfin l'extinction du Roiaume des Lombards. Paul, Etienne quatrième, Adrien, Successeurs d'Etienne & de Zacharie, qui avoient commencé à s'attacher particulièrement à la France, se firent un point capital d'entretenir cette union & de la fortifier autant qu'ils le pourroient; ils n'épargnerent pour y réussir ni Lettres, ni Envoyés, ni Présens, sur tout ils n'épargnerent point les promesses de la Vie éternelle qui, disoient-ils, leur étoit assurée s'ils travailloient essicacement à aggrandir la puissance de l'Eglise Romaine; d'un autre côté ils s'appliquoient à rendre odieux les Rois Lombards, à les décrier, à aigrir contre eux par des plaintes & des accufations les vo

bli por mo d'a len ma & uni nar le ] pas les Pap Prin le f que dier noit but Prin ce, Cha repr Afto

roit.

sations continuelles, les Victorieux qui les avoient épargnés, & qui seuls pouvoient les accabler.

e

n

es

en

ir

ê-

de

du

en-

urs

ent

re-

int

de

nt;

et-

out

ffes

eur

'E-

ils

lois

con-

ccu-

ions

Pepin les avoit extrêmement affoiblis par les Places qu'il leur avoit ôtées pour les donner à leurs ennemis, & du moins autant par les groffes sommes d'argent qu'il avoit exigées d'eux. Charlemagne qui lui succéda, avec Carloman son Frere, l'an sept cent soixante & huit, étant devenu deux ans après unique maître de cette formidable Monarchie, qui s'étendoit presque depuis le Danube jusqu'aux Alpes, ne tarda pas à les accabler : il y fut animé par les prieres & les plaintes éternelles des Papes, par le peu de fidélité de ces Princes à exécuter les Traités faits avec le feu Roi son Pere; mais bien plus que tout cela, par la protection que Didier dernier Roi de cette Nation donnoit aux deux fils de Carloman. but de Didier étoit de se servir de ces Princes pour mettre la Division en France, & de susciter tant d'Affaires à Charles, qu'il ne pût l'empêcher de reprendre ce que lui & son Prédécesseur Astophle avoient été obligés de céder, & de faire valoir autant qu'il le pourroit, les Droits sur Rome & sur le reste K 4

de l'Italie, qu'il prétendoit être attachées à la Possession de l'Exarchat de Ravenne.

Son Ennemi, aussi habile Politique que grand homme de Guerre, pénetra ses desseins, en prévit les conséquences: il le prévint donc; & sous prétexte de secourir Adrien alors Evêque de Rome, qui avoit imploré son assistance, il passa les Alpes avec une si puissante Armée, qu'il fut aisé de voir qu'il pensoit moins à secourir son Allie qu'à conquerir un Roiaume qui étoit à sa bienséance. Une seule Campagne lui suffit pour cette Conquête; Didier fut conduit en France & enfermé dans un Monastère, où il mourut peu de tems après: les Neveux du Vainqueur, dont la prise étoit son principal objet, tomberent entre ses mains avec leur Mere; sans leur ôter la vie, il les mit hors d'état de soutenir leurs Prétentions. Il alla à Rome, conféra avec le Pape Adrien sur les moiens de conserver sa nouvelle Conquête; il confirma les Donations, que Pepin son Pere avoit faites à l'Eglise Romaine, & fit signer cet Acte par les principaux Seigneurs de fa Cour.

En revanche de cette Confirmation

fi

fa

V

q

C

r

h

r

d

n

d

C

C

F

n

Pfi

d

to

C

de

al

le

né-

ue li-

fi

oir lié

t à gne

lier

ans

ur,

et,

leur

mit

ten-

ec le

rver

irma

voit

gner

rs de

ation

si solemnelle, Adrien voulut aussi confirmer ce que son Prédécesseur avoit fait pour la nouvelle Famille Roiale de France; Charles fut donc de nouveau déclaré Patrice : cette Dignité, qui n'étoit alors qu'un vain Titre, étoit certainement inférieure à la Roiauté, & je ne conçois pas qu'un Roi, Maître absolu de la plus grande partie de l'Europe, l'ait acceptée & s'en soit fait honneur; d'ailleurs c'étoit aux Empereurs d'Orient comme Souverains de Rome, à la conferer, ni le Pape ni le peuple Romain n'avoient Droit de le faire. On fit encore à ce Prince, une espéce de liberalité semblable à celle dont on vient de parler; car, en lui donnant Droit de nommer aux Evêchés & même de nommer les Papes, on lui donna ce qui lui appartenoit dans tous ses Etats & ce qu'on ne pouvoit lui donner s'il ne l'avoit pas, sur tout dans une Ville qui dépendoit d'un autre Souverain que lui. Je m'étonne que Mezerai n'ait pas fait ces Réflexions si naturelles; les Papes avoient-ils Droit de nommer aux Evêchés? s'ils ne l'avoient pas, comment le donnoient-ils? si ce Droit appartenoit aux Princes, pourquoi l'Evêché de Kr

Rome auroit-il été exempt de la Loi commune? ne devoit-il pas y être d'autant plus foumis, qu'il étoit plus important au Souverain d'avoir dans ce premier Siége de l'Univers un homme à lui, qui du moins ne lui fût pas contraire? encore une fois je m'étonne que ces Réflexions foient échappées à la

pénétration de Mezerai.

Le dessein des Papes d'augmenter leur puissance temporelle pour faire croître en même tems leur puissance spirituelle, étoit bien avancé, mais il n'étoit pas encore exécuté. Ils étoient maîtres d'une partie confiderable de l'Italie; ils ne l'étoient pas de Rome qui en étoit la Capitale, sans quoi leur ambition ne pouvoit être satisfaite: ils ne se contentoient pas d'occuper le premier Siége de l'Eglise, ils vouloient une Souveraineté temporelle qui leur servît comme de dégré pour monter à la Souveraineté spirituelle. Leur union avec la France les délivra de la crainte d'être Sujets du Lombard; les Empereurs d'Orient affoiblis par la perte de la plus grande partie de leurs Etats d'Italie, & plus encore par les Troubles que leur imprudence à décider des Affaires de Religion, excita dans leurs Etats,

bl da Ei

E

to

en

tece re l'a re ce glup profice ils l'a lie

to ri F

re

re

Etats, avoient peu à peu perdu leur autorité dans Rome: on les reconnoissoit encore pour Souverains, les Actes publics s'inscrivoient de leur nom & se datoient du nombre des Années de seur Empire; mais on en usoit ainsi pour n'avoir point réellement de Maître.

On avoit cependant besoin de protection: on n'en pouvoit guères espérer des Empereurs d'Orient; d'ailleurs l'autorité des Papes y étoit bien moins respectée que dans l'Occident. Les Princes François étoient affectionnés à l'Eglise Romaine, à cause des services que les Papes leur avoient rendus, & par le Titre de Successeurs de Saint Pierre dont Boniface & les autres Missionnaires leur avoient donné les idées les plus magnifiques; outre l'affection, ils avoient une puissance formidable, à l'abri de laquelle leurs Amis & leurs Alliés n'avoient rien à craindre. Ce furent ces raisons qui déterminerent Leon troisième & les Romains à sécouer tout à fait le joug des Empereurs d'Orient, pour se soumettre à celui des François. Cette Affaire fut confommée à la fin du huitième ou au commencement du neuvième siécle: la Céremonie achevée, le Pape qui facra CharCharlemagne, se mit à genoux devant lui avec les principaux de Rome, & le reconnut pour son Souverain; il fit ensuite exposer son Portrait en public. afin que le peuple lui rendît les mêmes devoirs. On raconte qu'on surprit la modestie de ce Prince, & que tandis qu'il faisoit sa priere dans la Basilique des Apôtres, on lui mit sur la tête la couronne Impériale: sans doute que cette surprise n'étoit qu'apparente, & que c'étoit une chose convenue entre eux, puisque trois ans auparavant, lorsque Leon fut élu Evêque de Rome, il se hâta de faire part à Charles de son Election, & le fit prier par ses Envoyés de commettre quelqu'un de ses Princes pour venir à Rome recevoir en fon nom le Serment de fidélité du peuple Romain.

C'est ainsi que ce Prince reçut ce qui étoit le fruit de sa Conquête, ce qu'il ne devoit tenir que de son épée, & que le peuple & les Romains lui donnerent ce qui ne pouvoit être en leur disposition, à moins qu'on n'admette cette horrible Maxime, que les peuples peuvent à leur gré changer de Souverain quand ils sont mal gouvernés, ou gênés dans leur Croiance. Après tout,

tout, comme dit Mezerai, ce titre d'Empereur n'étoit qu'un vain titre pour Charlemagne, qui servit bien plus à flatter l'ambition des Romains & celle des Papes, qu'à augmenter sa puissance: il devoit le prendre de luimême, ou ne le recevoir de personne.

La liberalité de Charles envers l'Eglise Romaine est inconcevable, du
moins on ne peut nier qu'elle n'ait été
excessive; car à tout ce que Pepin avoit
donné à cette Eglise, il ajouta encore
les Duchés de Rome, de Perouse, de
ce qu'on appelle aujourd'hui la Champagne d'Italie & d'une partie de la Toscane: il s'en réserva pourtant la Souveraineté, & les Papes pendant son
Regne furent plus gênés & moins maîtres dans Rome qu'ils ne l'avoient été
lorsqu'elle appartenoit aux Empereurs
de Constantinople.

Cette sujection ne fut pas longue, & il étoit aisé de prévoir qu'elle ne le se-roit pas. Un Empire d'une si grande étendue, composé de tant de différens Peuples assujettis, plus amateurs encore de leur Liberté que de leur vie, un Empire sur tout qui devoit se partager en autant de parties que le Souverain avoit de Fils, pouvoit-il subsister long-

tems?

tems? sans doute que les Papes sirent ces réflexions, & que déja possesseurs de Rome, ils espérerent d'en être bientôt les Souverains: nous verrons dans la suite que leur espérance ne sut que trop bien sondée, & que la décadence de l'Empire des François sut aussi favorable à leurs desseins que l'avoit été celle des Grecs.

S

p

qu

ot

qu

fo

de

ra

qu

er

te

cl

1'6

te

Du tems de Charlemagne les Papes n'entreprirent rien contre sa Souveraineté; quelque affectionné qu'il fût on le craignoit, & on ne vouloit absolument point lui déplaire : on se contenta pour le Temporel, des Donations immenses qu'il avoit faites & de la fortune exorbitante à quoi il avoit élevé; mais comme ce Prince n'étoit pas si jaloux de l'autorité des Evêques que de la fienne, on s'appliqua à la diminuer, & à mettre ses Successeurs en état de l'anéantir un jour. On entra dans toutes les Affaires, on eut l'adresse de se faire consulter sur tout; on s'appropria le Droit d'établir de nouveaux Evêchés, on s'ingéra de donner des ordres aux Evêques, d'exempter de leur Jurisdiction une partie de leurs Diocésains, on les accoûtuma à se voir présider dans leurs Con-

fub-

Conciles Provinciaux & Nationaux par d'autres que par leurs Primats & leurs Métropolitains, on avança des Maximes, qui tendoient à donner la Souveraincté plûtôt qu'à conserver l'espéce de Supériorité qu'on avoit eue jusqu'alors; par exemple, qu'on ne pouvoit être jugé par personne, parce que, disoiton, le Disciple n'est point au-dessus du Maître; on introduisit par tout autant qu'on le put, les Rits & les Usages de son Eglise particulière; on prétendit qu'on avoit seul l'autorité d'assembler des Conciles: tout ceci est distinctement rapporté dans Mezerai, & même dans Fleuri, Auteur de l'Histoire Ecclésiastique.

Les Successeurs de Charlemagne, manquant des Vertus Héroïques qui en avoient fait le plus Grand Homme du Monde, ne conserverent pas longtems les Etats immenses qu'il leur avoit laissés: la Division s'y mit bien vîte, chacun voulut en avoir sa part; & à l'exception des Espagnes, de l'Angleterre, du Dannemarck, de la Suede & de la Pologne, tous les Etats qui composent aujourd'hui l'Europe, ne sont que des démembremens de ce vaste Corps, qui naturellement ne pouvoit

sussifier sans avoir toujours un Chef aussi sage, aussi brave, aussi heureux, aussi actif que Charlemagne. On peut bien penser que les Papes ne s'oublierent pas dans ces tems de Révolte & de Consusion: s'ils n'augmenterent pas beaucoup leur puissance temporelle, ils y gagnerent du moins la Souveraineté de Rome & des autres Provinces qu'on leur avoit données, ou plûtôt prodiguées; Souveraineté, qui en les élevant au rang des Têtes couronnées, les mit en état d'usurper la Souveraine-

té dans l'Eglise.

Louis, surnommé le Débonnaire, succéda à Charlemagne dans tous ses Etats, excepté dans ses nouvelles Conquêtes d'Italie, dont il avoit fait un Roiaume pour Bernard son Petit-fils. Le nouvel Empereur avoit de grandes vertus & de grands défauts, sur tout de ces défauts qui rendent peu propre au Gouvernement : il aimoit la Justice fans avoir la fermeté nécessaire à la défendre; il étoit religieux, jusqu'à la Superstition, jusqu'à se rendre méprisable; il étoit foible, irrésolu, timide, presque sans vûe & sans prévoiance, confondant la vengeance, défendue aux Particuliers, avec la punition,

per-

fau En leur qu' du les ces fes tior ne l renc le F fes l trep

& l ges. A que

teft

quel cont cont fiast

prof vera

2

permise & nécessaire au Souverain, pour une fois qu'il a puni avec trop de sévérité, cent fois il a pardonné des fautes impardonnables; il aima trop ses Enfans, & ne se défia point du tout de leur ambition, il s'aveugla même jusqu'à croire, qu'après les avoir revêtus du Pouvoir souverain, il les trouveroit dociles & soumis jusqu'à consentir qu'il les dépouillat d'une partie des Provinces qu'il leur avoit cédées; pour retenir ses Sujets dans le devoir, par ses Donations excessives, il les mit en état de ne le plus craindre. Tous ces défauts le rendirent le Pere le plus malheureux & le Prince le plus humilié qui fût jamais; ses Peuples, ses Sujets, ses Enfans entreprirent sur ses Droits les plus incontestables, se souleverent contre lui, & lui firent les plus sanglants outrages. al rac otiff

A peine étoit-il monté sur le Trône, que Leon trois, alors Evêque de Rome, de sa propre autorité sit mourir quelques Romains qui avoient conspirés contre lui. L'action étoit également contre la modération dont les Ecclé-siastiques, sur tout les Evêques, sont profession, & contre l'autorité du Souverain de Rome qu'il avoit lui-même

Tome I.

a

10

1,

L

re-

reconnu : Louis fut choqué de cet Attentat I mais il n'en tira aucune raifon, & se laissa amuser par les Envoyés de ce Pape; il prit même son parti contre ceux que ses cruautés avoient irrités & soulevés contre lui. Leon étant mort, Etienne son Successeur, apparemment instruit de la foiblesse de Louis, ôfa s'instaler dans la Chaire Pontificale sans attendre sa confirmation; quoique cet Usage d'attendre la confirmation du Souverain de Rome, cut été conflamment observé à l'égard des Empercurs précédens, foit d'Orient, soit d'Occident! ce Prince foible ne le refsentit pas de cet Attentat; au contraire ce Pape étant venu en France, il lui fit des honneurs excessis, & par une foibleffe encore plus grande, il fe laiffa couronner de houveau comme fi son affociation à l'Empire, faite par la volonté de son Pere & du consentement des principaux Membres de l'Etat, avoit eu besoin d'être confirmée par cette nouvelle Céremonie. Ne devoitil pas se souvenir que son Pere en lui faisant prendre la couronne Impériale fur l'Autel, avoit voulu lui faire comprendre qu'il ne la tenoit que de Dieu & de son épée?

Etienne

P

C

la

CO

fit

ré

me

pli

Ço

s'a

& il

me

Fai

Pap

VOH

re c

été Prin

il fe

Pap

ces

de la

Etienne n'occupa pas long-tems le Siége de Rome, Paschal son Successeur, témoin de la facilité de l'Empereur à excuser l'audace qu'il avoit eue de prendre possession de ce Siége sans la confirmation de son Souverain, ne balança pas à l'imiter : il en fut quitte comme lui, pour quelques excuses qu'il fit faire, & les Romains pour quelques réprimandes, qu'ils essuierent. Cette mollesse du Prince le rendit plus ôsé & plus entreprenant; l'autorité des François l'incommodoit fort à Rome, il s'appliqua à les y affoiblir peu à peu, & à les rendre odieux & méprisables: il fit décapiter Théodore & Leon, deux des principaux Seigneurs de Rome, sans autre raison que parce qu'ils étoient affectionnés à la France. Le Fait étoit de notorieté publique, le Pape toutefois eut la hardiesse d'envoier pour s'en disculper, voulant faire croire que ces deux Seigneurs avoient été assassinés par des gens sans aveu; le Prince n'ajouta point foi à ces Envoyés, il se fit instruire par des gens sûrs : le Pape offrit de se purger par serment de ces crimes, mais il refuia de livrer les meurtriers, sous prétexte qu'ils étoient de la Famille de Saint Pierre; & Louis trop

enne

ire

fit

01-

iffa

**fon** 

VO-

ent

, a-

par

oit-

lui

riale

om-

Dieu

trop débonnaire, dit Mezerai, n'aiant pas assez de force d'esprit pour venger la mort de ses amis, quoiqu'il en eût la volonté, montra qu'il n'y avoit point de protection pour ceux qui le servoient, ni de punition pour ceux

qui l'offensoient.

Sous son Regne se renouvella à Constantinople la fameuse Question des Images. Les uns prétendoient qu'il falloit les supprimer, les autres vouloient qu'on les adorât: Michel, alors Empereur de Constantinople, envoia à Louis une Ambassade solemnelle, pour lui expofer ses sentimens sur la Question qui s'agitoit, le priant en même tems d'alsembler ses Evêques, & d'emploier son autorité à adoucir l'esprit du Pape, qui paroissoit fort irrité & fort prévenu contre le sentiment opposé au sien. Les Evêques s'affemblerent à Paris au mois de Novembre huit cent vingtcinq; ils firent lire en leur présence la Lettre du Pape Adrien à l'Empereur Constantin & à sa Mere Irene, attachés au Culte des Images: on jugea qu'il avoit raison de blâmer ceux qui brisoient les Images, mais qu'il avoit manqué de discrétion en ordonnant de les adorer superstitieusement; ils blamerent aussi

es

au

qu

pli

Co

l'E

de &

jar

**fuj** 

ils Im

rar

po

nu vû

rel

mé

leu

vê

pro

reu

cei

cet

afir

ble

pre

per

rep

aussi le Concile tenu en conséquence. qui est le second de Nicée, & encore plus celui des Iconoclastes tenu sous Constantin Copronyme : ils disent que l'Eglise Gallicane a toujours observé de n'obliger personne à avoir des Images, & de ne le défendre à personne, & que jamais il n'y a eu de dispute pour ce sujet; la raison de cet Usage, ajoutentils, est que quand il n'y auroit aucune Image dans le monde, la Foi, l'Espérance, ni la Charité n'en souffriroient point, & que d'ailleurs les Images ne nuisent point à ces trois Vertus, pourvû qu'on ne leur rende aucun Culte religieux.

Ces Evêques, & l'Empereur luimême, connoissoient bien l'ambition des Papes, & l'orgueil ou la hauteur que leur inspiroit la Dignité de premier Evêque de l'Eglise. Nous avons jugé à propos, dirent les Evêques à l'Empereur, que votre Discours s'addresse à ceux qui vous ont excité à examiner cette Question, c'est-à-dire aux Grecs, afin que tout ce qui paroît repréhensible, s'addresse à ceux que l'on peut reprendre librement, & dont le scandale peut se tolerer plus facilement; ainsi reprenant les Grecs & compatissant à

L 3

leur

qu'il brimanle les erent aussi

ant

ger

cût

oit

le

eux

on-

ma-

t les

1'on

r de

une

po.

5'a-

d'af.

fon

qui

venu

fien.

is au

ingt-

ce la

ereur

atta-

leur infirmité, louant les Romains & relevant leur autorité, proposant toutefois modestement la vérité par l'Ecriture & les Peres, vous pourrez procurer le falut des uns & des autres.

L'Empereuren écrivant au Pape, suivit l'espèce de modèle que l'Assemblée de Paris lui avoit envoié; il exhorta le Pape à se servir de son autorité pour procurer la paix en Orient, ramenant l'Usage des Images au milieu que les François estimoient nécessaire; il lui recommande ensuite Jéremie de Sens & Jonas d'Orléans, qu'il lui envoie pour conférer avec lui. Nous ne vous les envoions pas, ajoute-t-il, pour vous instruire, mais seulement pour vous aider comme nous devons. Ces deux Evêques, outre cette Lettre de l'Empereur qu'ils devoient rendre, avoient une instruction qu'ils devoient observer: Prenez garde, leur disoit-on, d'user de beaucoup de patience & de modestie en conférant avec le Pape, de peur qu'en lui résistant trop, vous ne le poussiez à quelque opiniâtreté invincible; mais une grande foumission, témoignez pour l'amener peu à peu au tempéramment que l'on doit garder à l'égard des Images.

,, On

99

22

22

29

22

"

27

"

22 ce

tic

je

da

le

CO

ur

Pa

CO

, On ne sait point, dit Monsieur , de Fleuri, quelle fut la suite de l'Af-" semblée de Paris & de la Négociation des Evêques Jonas & Jéremie auprès du Pape, mais il est certain que les François soutinrent encore quelque tems la même Doctrine tou-,, chant les Images, qu'il ne falloit ni ,, les adorer ni les briser, sans rece-,, voir le second Concile de Nicée ni se soumettre à l'autorité du Pape qui l'avoit approuvé. Et toutefois il est " également certain qu'ils furent tou-, jours en communion avec le Saint , Siége, sans que l'on y voie un moment d'interruption ". Je le sai. cette Affaire des Iconoclastes n'appartient guères à mon sujet; aussi ne l'aije rapportée que pour faire voir que dans ces tems le sentiment d'un Concile national foutenu de l'autorité & du consentement du Pape, n'étoit point une Loi pour les autres Nations, & qu'on pouvoit y contredire sans cesser d'être Fidèle.

i-

éc

le

ır

nt

es

ui

&

ur

es

us

ai-

E-

e-

u-

r:

de

en

en

z à

ais

n,

m-

des

On

Eugéne & Valentin succéderent à Paschal dans le gouvernement de l'E-glise Romaine. Comme ce dernier ne tint ce Siége que six semaines, qu'il est compté au nombre des Papes, & qu'on

L 4

ne

ne parle point de vacance du Siége entre lui & ion prédécesseur, il est plus que probable qu'il se fit instaler sans le consentement de l'Empereur : ce que j'ai dit, ou plûtôt ce que dit Fleuri de son prédécesseur, le prouve incontestablement. , Après la mort de Valentin, , dit-il, le Saint Siège vaqua près de trois mois: parce qu'encore qu'on élût pour lui succéder, Gregoire, Prêtre du titre de Saint Marc, sa Consécration fut différée jusqu'à ce qu'on eût consulté l'Empereur Louis. Il envoia un commissaire à Rome, qui examina l'Election; & après qu'il l'eût approuvée, Gregoire quatre fut ordonné Pape le Di-, manche veille de l'Epiphanie, cin-, quième janvier sept cent vingt-, huit ".

Ce Pape en cela fut moins ambitieux, & connut mieux ses Droits & ceux des autres Evêques, que quelquesuns de ses prédécesseurs & que la plûpart de ses successeurs. Il s'oublia cependant dans une occasion; car aiant été amené en France par Lothaire, sils aîné de l'Empereur, à qui il avoit déclaré la Guerre, il courut un bruit, qu'il pensoit à excommunier les Evêques qui

te-

pe

vê

leu

in

qu

lu

n'a

pe

fes

s'e

m

ni

re

ve

fia s'c

fic l'I

il

pi

m

1'6

ſé ni tenoient le Parti de l'Empereur, & peut-être ce Prince lui-même: les Evêques, qui alors connoissoient mieux leurs Droits qu'ils ne l'ont fait depuis, indignés & surpris de cette résolution, qu'ils regardoient comme un Attentat, lui écrivirent, ou lui firent dire qu'il n'avoit aucun Pouvoir d'excommunier personne malgré eux dans leurs Diocéies, ni d'y disposer de rien, & qu'il s'en retourneroit excommunié lui-même, s'il entreprenoit de les excommunier contre les Canons; ils le menacerent même de le déposer. Qu'est devenue cette fermeté des Evêques?

Gregoire, en réponse leur écrivit une Lettre où il releve la puissance ecclésiastique au-dessus de la séculière, & s'efforce de prouver qu'en cette occasion ils doivent lui obéir plûtôt qu'à l'Empereur; que s'il lui a fait serment, il ne peut mieux s'en acquitter qu'en procurant la paix; qu'étant eux-mêmes coupables de parjure, ils ne peuvent l'en accuser; qu'ensin ils ne peuvent se séparer de l'Eglise Romaine sans deve-

nir schismatiques.

1-

)i-

es-

irt

n-

té

aî-

la-

ı'il

qui

te-

L'occasion de ces menaces réciproques est trop importante pour ne la pas développer. Louis eut trois Princes

L 5 d'Her-

d'Hermengarde son Epouie. Peu de tems avant que de la perdre, il associa Lothaire, l'aîné des trois, à l'Empire; il donna l'Aquitaine à Pepin, & la Baviere à Louis, toutes deux à titre de Roiaume, dont il se réserva la Souveraineté. Après la mort de leur Mere il épousa Judith, dont il eut un quatrième Fils, nommé Charles: ce second mariage & le Fils qui en nâquit, furent la cause fatale de ses Malheurs & de la désolation de ses Etats. Judith, maîtresse de son cœur, n'eut pas de peine à obtenir un Roiaume pour son Fils; il lui donna sous ce titre ce qu'on nommoit alors l'Allemagne, c'est-à-dire, le Haut-Rhin avec la Rhétique & une partie de la Bourgogne. Lothaire & Louis étoient présens à cette Donation; ils parurent y consentir, mais bientôt ils s'en dédirent: en huit cent trente tandis que l'Empereur visitoit les côtes de l'Océan, ses trois Enfans armerent contre lui. Ce Prince surpris, fut obligé de s'abandonner à leur difcrétion; il les appaisa en faisant semblant d'approuver leurs démarches, & leur promettant de ne rien faire à l'avenir que par leur conseil: mais au mois d'Octobre de la même Année on tint

1

fo

s'l

lu

VC

er

vi

do

d'

L

te

pr

tic

de

pe

s'e

de vo

la

da

in

pa

&

€o

on

far

à Nimegue une Assemblée générale; Louis s'y trouva le plus fort, il reprit son autorité, contraignit ses Enfans de s'humilier devant lui, & les força de lui abandonner les Seigneurs qui les avoient engagés dans cette sacrilége

Conjuration.

e

2

il

à

il

ne

&

a-

is

nt

it

ns

s,

ſ-

n-

a-

ois

nt

à

Deux ans après la Guerre se ralluma entre le Pere & les Enfans avec plus de violence que jamais. Lothaire pour donner du crédit à son Parti, amena d'Italie le Pape Gregoire: Pepin & Louis le joignirent. Les Armées prêtes à combattre furent quelque tems en présence; le tems se passa en négociations frauduleuses: le Pape après bien des délais passa enfin au Camp de l'Empereur. On lui fit des reproches, il s'excusa du mieux qu'il put, & le lendemain de cette Conférence, qui n'avoit, disoit-on, point d'autre but que la paix, les Troupes du Pere passerent dans le Camp de ses Enfans; ce Prince infortuné fut obligé de se fier à leur parole. Dès lors, de l'avis du Pape & de tous les Seigneurs, il fut regardé comme déchû de la Dignité Impériale: on la défera à Lothaire, qui l'accepta sans hésiter.

Ils avoient encore présent le peu de succès

succès de leur première Révolte; pour affurer celle-ci, ils résolurent de pousser les choses à une extrémité sans retour. Ils crurent qu'il suffisoit pour deshonnorer leur Pere, & l'empêcher de penser jamais à remonter sur le Trône & même à entrer dans le commerce de la vie civile, de le soumettre à la Penitence publique; les Prélats à qui il avoit pardonné leur premiére défection, furent les premiers Auteurs de ce conseil monstrueux: c'est à Soissons, ou à Compiegne que ces indignités se commirent. Les Evêques s'assemblerent: on força ce Prince de comparoître devant eux dans un état indécent, de faire la Confession des prétendus Crimes dont on l'accusoit & d'en démander la Penitence; il quitta ses Armes, & se revêtit del'habit de Penitent. Alors ces indignes ministres de l'ambition dénaturée de ses Fils, lui imposerent les mains; on chanta les Pseaumes; on récita les Oraisons pour l'imposition de la Penitence.

Lothaire, nouvel Empereur, traita ses Cadets avec trop de hauteur, & voulut presque seul recueillir le fruit de leur commun Attentat: ils crurent qu'il étoit de leur intérêt de rétablir

leur

le

fa

po

ľ

C

V

CC

à

lu

ol

C

m

re

di

se.

pi

qu

pi

pa

ac

m

di

en

en

1'2

leur Pere, & ils voulurent s'en faire honneur. Ils n'eurent pas de peine à réuffir: la compassion de l'état désolant où étoit réduit ce Prince, avoit disposé les peuples en sa faveur. Dès que leur dessein éclata, on courut en foule de tous côtés se joindre à eux pour le faire réuffir : la Révolution fut prompte; Lothaire, seul obstiné dans la Révolte, fut d'abord contraint de laisser son Pere en liberté. Ce Prince, dévot jusqu'à l'excès, commença par se reconcilier à l'Eglise; il reprit ensuite les Ornemens Impériaux du consentement & avec les applaudissemens de tous ses Sujets. Louis & Pepin serrerent de si près leur Frere aîné. qu'ils l'obligerent à venir se jetter aux pieds de son Pere, lui démander un pardon qu'il favoit bien qu'on ne lui accorderoit pas, s'il étoit pris les Armes à la main: il ne l'obtint qu'à condition qu'il s'en retourneroit aussitôt en Italie, & qu'il ne reviendroit plus en France sans congé.

On sent assez combien sut détestable l'abus que les Evêques firent de leur Pouvoir, sans qu'on le fasse remarquer. Cette scandaleuse scéne arriva l'An huit cent trente trois: son prompt change-

es

i-

ta &

iit

nt lir

ur

ment

ment diminua la honte de ceux qui y avoient eu part, mais il ne l'effaça pas tout à
fait. Louis le Débonnaire, malheureux
par l'amour extrême qu'il eut pour ses
Enfans, par son imprudence, par sa
bonté excessive, mourut dans son
Camp auprès de Mayence l'An huit cent

quarante.

Sa mort reveilla l'ambition de ses Enfans, chacun d'eux voulant s'en tenir au partage qui lui étoit plus avantageux. Les deux Cadets, Louis & Charles, se réunirent contre leur Aîné Lothaire, qui sans cette jonction les eût facilement opprimés l'un après l'autre. Les deux Partis chercherent pendant quelque tems à s'amuser, à se tromper, bientôt après ils en vinrent aux mains. La Bataille se donna auprès d'Auxerre : elle fut des plus sanglantes; Lothaire la perdit, & fut contraint de se sauver avec les débris de son Armée à Aix la Chapelle. Il revint en Neustrie, où il pénetra assez avant; mais se voiant poursuivi, & craignant un second échec, il s'en retourna en Italie.

Ce fut en ce tems-là que les Evêques assemblés à Aix, pousserent encore leur Pouvoir d'une manière bien étonnante.

Ils

ti

pe

la

de

te

fu

pl

de

ap

ch

L

tro

né

ch

mo

éto

jou

cet

Bri

pre

Ils déclarerent Lothaire déchû de la portion des Terres de déça les Monts, en punition, disoient-ils, des Crimes qu'il avoit commis contre l'Eglise, contre fon Pere & contre ses Freres: & comme s'ils en cussent été les maîtres, les deux Freres, à qui elle appartenoit de Droit, en cas que le Jugement fût juste & légitime, se crurent obligés pour l'avoir, d'acquiescer à certaines Conditions. Et nous, dirent les Evêques, par l'autorité divine, vous prions que vous la receviez & la gouverniez selon la volonté de Dieu. Ce Partage, fait contre toutes les Règles, ne subsista pas, il ne fut pas même exécuté : la Noblesse la plus distinguée de leurs Etats, entreprit de les accommoder, & y réuffit après bien des difficultés. La Monarchie entière, telle que l'avoit possedée Louis le Débonnaire, fut partagée en trois parties égales: dont Lothaire, l'aîné des trois Freres, devoit avoir le choix; car Pepin, le quatrième, étoit mort. La France Occidentale, qui étoit à peu près ce que l'on nomme aujourd'hui la France, échut à Charles: cette partie s'étendoit depuis la mer Britannique jusqu'à la Meuse, & comprenoit encore le Languedoc & ce qu'on

1-

1-

nt

u-

n-

n-

on

en

t;

ant

I-

ues

eur

nte.

Ils

qu'on appelloit alors la Marche d'Espagne. Louis eut la Germanie jusqu'au Rhin. Lothaire leur Aîné retint le titre d'Empereur avec l'Italie & la Provence; il eut de plus tout ce qui étoit entre les Roiaumes de ses deux Freres, c'est-à-dire, les Païs situés entre l'Escaut, la Meuse, le Rhin, & la Saone.

Ces Princes ne furent pas long-tems unis, & leur Dissention causa leur ruine. De tous côtés on se révoltoit contre eux; les Grands levoient des Troupes pour leurs Querelles particulières, & appelloient à leur secours les ennemis de l'Etat. Les Papes & le peuple Romain profiterent aussi de ces circonstances; Serge second, Pape, fut élu sans la permission, il sut instalé sans le consentement de l'Empereur : il envoia son Fils à Rome; qui pour punir cet Attentat, outre les Evêques que son Pere avoit nommés pour l'accompagner, mena avec lui de bonnes Troupes. Le Pape pour fléchir sa colère, fit aller au devant de lui quantité de Processions, & le reçut avec tous les hon neurs possibles; les Romains firent de nouveau serment de fidélité à l'Empereur: ce jeune Prince le reçut au nom de M de d'l la ab

de

ni

St plu So exidé Ch ma bie ter me

les, fen aut par qu'

affe

Con il a eux

peri T de son Pere, & prit ces vaines Céremonies pour une juste satisfaction de la coupable audace qu'il étoit venu punir.

Les Evêques des Pais où dominoit la Maison de France, imitoient la conduite des Papes: ils se mêloient des Affaires d'Etat, ils décidoient de la Paix & de la Guerre, ils autorisoient les peuples à abandonner leurs Souverains légitimes & à s'en choisir d'autres; ce qui est plus étonnant encore, c'est que les Souverains sembloient approuver ces excès & se soumettre à leurs témeraires décisions. Les Sujets de Charles le Chauve s'étant donnés à Louis le Germanique, fon Frere, se repentirent bien-tôt de ce changement: pour arrêter ces desordres & étouffer toute semence de Division entre les Freres, on assembla un Concile à Savonieres. Charles, qui avoit été le plus lézé, y présenta une Requête, où il disoit entre autres choses, qu'il avoit été sacré Roi par la volonté des Evêques, partant qu'il n'avoit pas pu être privé de cette Confécration sans leur consentement: il ajoutoit, qu'il eût répondu devant eux, s'il y eût été appellé. Est-ce persuasion, est-ce Politique, qui fait Tome I. M par-

it

1-

es

ut

ns

n-

nir

on

12-

u-

fit

ro-

on-

de

pe-

om

de

parler ce Prince d'une manière si peu séante à sa Dignité? Que ce fût l'un ou l'autre de ces deux motifs , les Evêques se prévalurent de son excessive déference.

Les Troubles continuels qui agitoient les Etats de ces Princes, les obligeoient à bien des ménagemens; d'ailleurs l'envie mutuelle qu'ils avoient de se supplanter, de se détruire, leur faisoit chercher du secours par tout où ils espéroient d'en trouver: le suffrage des Ecclésiastiques étoit alors d'un très grand poids; il falloit l'avoir à quelque prix que ce fût. C'est-là la vraie source du grand Pouvoir des Evêques, de leurs Entreprises, de leurs Prétentions: le respect excessif qu'on avoit pour l'Episcopat, leur donna plus de Pouvoir qu'ils n'en devoient avoir; & ils se servirent de ce Pouvoir donné mal à propos, pour établir si bien leur puissance qu'on ne pût la leur ôter en les réduisant à l'ordre de leur première Institution.

Comme le Pape étoit le premier des Evêques, on se faisoit un interêt essentiel de l'avoir de son côté; on avoit souvent recours à lui, & il profitoit habilement de ces circonstances pour étendre

rit do da Ju ci nia Ju

qu

VO

ran hu le gra leu fit que ma ce Par fan ver mie Ro qu'

vit

l'av

per

étendre de plus en plus son autorité spirituelle & temporelle. Ainfi, Baudouin Comte de Flandres aiant eu l'audace de venir jusqu'à Senlis, enlever Judith, Fille de Charles son Roi, celuici eut recours au Pape, qui excommunia le Comte, comme s'il eût été de sa Jurisdiction immédiate & que son Evêque n'eût pas eu Droit de prendre les voies qu'il jugeoit nécessaires pour le

ramener à son devoir.

ın 1-

ve

i-

0-

3;

nt

ur ú

ès ue

ır-

de is:

E.

oir

er-

.0-

m-

réti-

des

enoit

oit

our

dre

Vers le même tems, c'est-à-dire en huit cent soixante & deux, Lothaire le jeune fit une action d'un bien plus grand éclat & beaucoup plus scandaleuse encore que celle de Baudouin; il fit casser son mariage, & épousa publiquement une autre femme : comme le mariage avoit été cassé par une Senterce des Evêques, apparemment que la Partie intéressée en appella au Pape; fans cela quel Droit auroit-il eu d'intervenir dans cette Affaire? Nicolas premier occupoit pour lors le Siége de Rome, il le portoit du moins aussi haut qu'aucun de ses prédécesseurs; il écrivit donc au Roi Charles, & lui enjoignit de réduire son Neveu à la raison: l'avidité de ce Prince l'empêcha d'appercevoir combien Nicolas s'oublioit M 2

en cette occasion. Lothaire craignant d'être accablé, en appella au Pape, & le pria de faire juger sa Cause par un Concile d'Evêques François: ce Concile lui fut favorable; mais le Pape en cassa les Actes & excommunia, ou menaça d'excommunier les Evêques qui l'avoient célebré. Apparemment que cette Affaire lui donna occasion d'envoier en France un Légat, qui outre les ordres particuliers de trouver les moiens d'obliger le Roi Lothaire à reprendre son Epouse légitime, étoit encore chargé de rétablir dans son Siège un Evêque déposé par le Concile de sa Province, & de travailler à affermir la paix entre les Rois: ces ordres ne sentent-ils pas la Souveraineté? & ces manières de faire rentrer dans le devoir, ne dégenérent-elles point de la douceur que Jesus-Christ a voulu être le caractère des Ministres de son Eglife?

Je ne puis assez le dire, la foiblesse de ces Princes causoit la hauteur des Papes; s'ils eussent méprisé & renvoié honteusement leurs Ministres comme ils le devoient, quand ils étoient chargés de commissions politiques & d'ordres à intimer, ils se seroient tenus dans

les

n'e

ce

Dr

dev

loi

on

po

tain

tag

nir

CO

ce

Lé

fai

Gu

ave

tro

rec

du

àl

po

qu

ga

les bornes de leur état, leur puissance n'eut pas toujours été en croissant, car ce n'est qu'en se mêlant sans aucun Droit des grandes Affaires, qu'ils sont devenus si considerables : mais bien loin de cela, on les consultoit sur tout, on leur demandoit, on les prioit de ne point accorder, on recevoit ce qui certainement n'étoit pas en leur pouvoir. Quand les Comtes ou les Ducs de Bretagne s'addresserent au Pape pour obtenir le Titre de Roi, toute la Maison de France s'y opposa : n'étoit-ce pas convenir qu'il avoit Droit d'accorder ce qu'on lui demandoit? Quand leurs Légats venoient intimer les ordres de faire la paix, de ne point entrer en Guerre, de restituer telle ou telle Province, les écouter, entrer en explication avec eux, tâcher de les gagner, de les tromper, de les amuser, n'étoit-ce pas reconnoître l'autorité de celui au nom duquel ils parloient? Quand on cédoit à leurs menaces, quand on alloit à eux pour se faire guérir des blessures qu'on s'imaginoit avoir reçues par les coups qu'ils avoient portés, quand on les engageoit à frapper ses ennemis, n'étoitce pas reconnoître que leurs coups étoient terribles, qu'ils ne portoient jamais

e

a

la

,

1-

le

li-

Te

les

oié

me

ar-

01-

ans

les

mais à faux, & qu'ils avoient Droit de frapper? Quand on faisoit valoir leurs Décisions favorables à ses desseins, n'étoit-ce pas donner de l'autorité à celles qu'ils pourroient faire au contraire?

Le jeune Lothaire étant mort, Charles se saisit de son Roiaume; Adrien, qui avoit succédé à Nicolas au Siége Pontifical, le trouva mauvais: il avoit raison de ne pas approuver cette injuste Usurpation, de s'y opposer même; mais il le devoit faire d'une manière convenable à son Caractère, & ne pas ajouter des menaces d'Excommunication à ses exhortations, bien moins encore devoit-il écrire aux Evêques qu'ils eussent à se séparer de la Communion de leur Roi, s'ils ne vouloient être séparés de celle de l'Eglise Romaine. Ces manières impérieuses & indécentes ne purent toucher ce Prince : la vivacité de ses Evêques suppléa à son indolence; ils le prirent d'un ton fort haut, sur tout Hincmar Archevêque de Rheims, qui écrivoit à Adrien des Lettres qu'on pourroit appeller brusques, si les Entreprises de ce Pape n'avoient pas dû exciter le courroux & l'indignation des personnes les moins passionnées.

Cette Affaire en attira une autre.

Hinc-

fe

av

n

u

OI

pi

il

rit

CU

qu

ati

de

fe :

me

qu

tai Ro

qui

Li

fou

de

me

ceu

le

rs

r-

1,

ze

it

te

ê-

a-

ne

i-

ns

les

u-

re

ne.

tes

/a-

0-

ut,

de

res

les

dû

des

tre.

nc-

Hincmar Evêque de Laon, Neveu de l'Archevêque de Rheims, étoit dans des sentimens bien différens, & soutenoit avec chaleur tous les ordres qui venoient des Papes: il avoit même fait un Recueil de toutes les Piéces vraies ou fausses qui tendoient à prouver leur prétendue Domination sur les Evêques. Cette conduite choqua également ses Confreres & la Cour; il fut blâmé & condamné dans le Synode de Verberie: il en appella au Pape; cet Appel irrita encore davantage, on le persécuta jusqu'à le déposer, c'est peu, jusqu'à l'emprisonner, jusqu'à le punir d'une peine afflictive. Le Pape voulut attirer à soi ces Affaires sous prétexte de l'Appel interjetté : on lui resista; il se plaignit, il jetta les hauts cris, il menaça, il prit le ton impérieux jusqu'à ordonner au Roi d'envoier un certain Evêque devant son Tribunal à Rome. On lui répondit avec fermeté, que les Rois de France n'étoient point Lieutenans des Papes, mais Seigneurs souverains dans leurs Terres: on le pria de ne plus écrire de cet air-là, autrement qu'il donneroit sujet de mépriser ses Decrets & de renvoier honteusement ceux qui les porteroient.

M 4

Ses Remontrances sur l'Invasion des Etats de Lothaire le jeune ne furent pas plus efficaces, & n'empêcherent point Charles, & Louis fon Frere, de les partager entre eux. Ils avoient tort de ne pas déferer à ses Remontrances si elles étoient justes, comme elles l'étoient au fonds, mais ils avoient raison de ne point reconnoître son autorité à cet égard; & ils auroient encore mieux fait s'ils lui eussent fait sentir qu'il ne devoit point se mêler de ces sortes d'Affaires, mais bien plûtôt se tenir dans son District, & ne point entreprendre de réformer les Jugemens Canoniques des autres Evêques. On avoit ces sentimens, mais le besoin qu'on avoit d'appui dans les agitations continuelles où l'on se trouvoit, les faisoit bien vîte oublier, du moins il empêchoit qu'on ne les suivît dans la pratique; & pour une fois qu'on soutenoit la Dignité de sa Couronne, cent fois on l'avilissoit, c'est-àdire, aussi souvent que l'intérêt & l'ambition jugeoient cet avilissement nécessaire à leurs desseins.

La mort de Louis, Fils aîné de Lothaire, que ce Prince avoit associé à l'Empire, & à qui il l'avoit laissé tout entier lorsqu'il l'abdiqua pour s'enfermer dans un

les

au

m

pa

m

rif

CC

P

de

ri

to

fa

fa

n fo

C

fo

A

C fe un Cloître, reveilla l'ambition de Charles le Chauve: il voulut être Empereur au préjudice de son Frere Louis le Germanique, à qui l'Empire sembloit appartenir de Droit. Le Pape & les Romains devinrent par-là en état de favoriser celui des deux Prétendans qui leur conviendroit davantage : l'intérêt des Papes depuis qu'ils s'étoient affranchis de la Domination des Empereurs d'Orient & des Rois Lombards, avoit toujours été d'avoir un Empereur puisfant qui pût les défendre, comme avoient fait Pepin & Charlemagne, mais qui ne demeurât pas en Italie, où il eût fort gêné leur dessein de s'aggrandir; c'est pourquoi ils ne vouloient point de Princes d'Italie, parce qu'ils étoient foibles & qu'ils demeuroient sur les lieux. Jean huit, qui avoit succédé à Adrien en huit cent soixante & douze, entra parfaitement dans la Politique de ses Prédécesseurs. La Branche aînée de la Maison de France, qui avoit l'Empire en propre, aiant été éteinte dans la personne des deux Enfans de Lothaire second, tous deux morts sans postérité, il appuia, contre l'ordre de la Succession, les Prétentions de Charles le Chauve au préjudice de Louis le Mr Ger-

is

1à-

nf-

ii-

n-

ier

ns

un

re

VC

ar

fe.

P

m

fe

af

ét

fr

C

P

n

di

aj

d

q

ti

fa

m

T

9

n

Germanique son Aîné, soit qu'il craignît l'humeur altière & belliqueuse de Louis, soit qu'il voulût interrompre la Succession & faire penser que l'Empire n'étoit point héréditaire, ou enfin qu'il jugeât que la préference du Cadet à l'Aîné entretiendroit plus surement la Division entre ces Princes. dont l'union ne pouvoit être que préjudiciable à ses vûes ambitieuses. Il choisit donc Charles, & l'invita par une celébre Ambassade à venir à Rome recevoir la couronne Impériale, la lui offrant comme s'il eût été le maître d'en disposer. Ce Prince accepta l'offre, il se rendit promptement à Rome, & y fut couronné Empereur le jour de Noël avec les plus grandes solemnités; sans doute qu'un Traité secret avoit précédé l'Invitation & le Couronnement, & que sa prompte sortie de Rome en étoit un des principaux Articles; le Pape le conduisit jusqu'à Pavie, il y fut couronné Roi de Lombardie; la Dignité Impériale lui fut aussi confirmée par une Assemblée de Comtes & de Prélats, qui fut convoquée dans la même Ville; après quoi le nouvel Empereur reprit le chemin de France, & laissa le gouvernement de la

la Lombardie à Boson son Beau-fre-

Tous les Seigneurs d'Italie n'approuverent pas le choix du Pape, plusieurs, apparemment partisans de Louis, refuserent de reconnoître Charles pour Empereur : le Pape se servit alors d'Armes spirituelles pour soutenir la hardiesse & l'injustice de son Entreprise; il assembla un Concile, où ce qui avoit été fait, sut confirmé, & les Opposans frappés des plus terribles Excommunications. Certainement c'est de ces espéces d'Excommunications qu'on peut dire, que la crainte d'une Excommunication injuste ne doit pas empêcher de faire son devoir: on pourroit même ajouter, qu'elle ne doit pas empêcher de suivre ses vûes & de prendre le parti qu'on juge le plus convenable; ou plûtôt, qu'elles ne méritent pas qu'on y fasse attention, & qu'il faut être extrêmement foible pour les règarder autrement que comme non avenues.

L'Empire alors n'étoit qu'un vain Titre, & ne donnoit à l'Empereur qu'une très petite partie de l'Italie, il n'avoit même que fort peu de Pouvoir dans la Ville de Rome; Charles cependant s'en tenoit extrêmement obligé au

du

fer

éta du

L

aîr

&

lu

pi

re

P

te

u

m

to

t

f

1

Pape, & s'efforçoit de reconnoître cette Grace prétendue par toutes fortes de moiens, jusque-là que de Souverain s'étant rendu son Sujet: il ne rougissoit point de s'abaisser à prendre le Titre de ion Conseiller d'Etat; il ne crut pas encore en avoir assez fait, il fit les derniers efforts pour étendre sur l'Eglise Gallicane l'autorité de son prétendu Bienfaiteur; dans le Concile qui se tint à Pontion, il appuïa de tout son pouvoir les Légats du Pape, qui apportoient à Angesise, Archevêque de Sens, des Lettres de Primatie sur tous les Evêques des Gaules & de la Germanie, il disoit ouvertement que le Pape l'avoit commis pour affister à ce Concile & pour y faire exécuter ses ordres.

Les Evêques en ce tems-là connoiffoient leurs Droits. Hincmar Archevêque de Rheims, dont nous avons déjà
parlé, étoit de ces esprits fermes &
vigoureux, que l'autorité n'abbat ni
n'aveugle: ainsi, encouragés par ce
Grand-Homme, ni prieres ni menaces
ne purent les amener à consentir à cette
Nouveauté; toute leur complaisance
se termina à souffrir qu'Angessie prît
place immédiatement après les Légats
du

du Saint Siége. Après tout, ce peu de fermeté se démentit bien vîte. Charles étant mort quelque tems après la tenue du Concile dont on vient de parler, Louis, surnommé le Begue, son Fils aîné, lui succéda dans tous ses Etats, & joignit le titre d'Empereur à celui de Roi; Carloman, Fils aîné de Louis le Germanique, lui disputa le premier de ces Titres, ses Partisans se rendirent maîtres de Rome, arrêterent prisonnier le Pape Jean huit: peu de tems après il s'échappa de leurs mains &

se réfugia en France.

Il y agit en Souverain: il convoqua un Concile à Troie, il excommunia Hugues, Bâtard de Lothaire second, il rehabilita Hincmar de Laon, lui permit de célebrer les divins Mistères, tout aveugle qu'il étoit, & lui assigna la moitié des Revenus de l'Evêché; & tout cela il le fit sans la moindre opposition. On ne peut guères douter que le nouveau Roi n'eût exigé cette soumission des Evêques, & qu'ils ne la regardassent eux-mêmes comme le moien le plus fûr d'attacher l'Evêque de Rome à ses intérêts. Quoiqu'il en soit, Hincmar de Laon recueillit alors le fruit de son attachement aux Papes; il l'avoit poussé

poussé à l'excès, jusqu'à regarder comme des Oracles leurs Décisions de quelque espéce & en quelque matière qu'elles fussent, jusqu'à soutenir que toute Décision où ils n'intervenoient point, étoit nulle: cet attachement outré lui avoit attiré de cruelles persécutions, il fut déposé de l'Episcopat, privé de la vûe, enfermé dans une rude prison; il est étonnant que l'Eglise Romaine n'en

ait pas fait un Saint.

Louis le Begue ne tira aucun fruit de la complaisance à quoi il avoit engagé les Evêques de son Rojaume; son Regne ne fut que de dixhuit mois. Depuis sa mort jusqu'à l'Etablissement tranquille de la Famille qui regne encore aujourd'hui en France, tout y fut dans le trouble & dans la confusion; le feu de la Guerre s'alluma de tous côtés: la Monarchie fut divisée en quatre Roiaumes, dont les Rois n'avoient guères que le titre, les Grands s'étant faits presque Souverains des Terres dont on avoit récompensé les services, & des Provinces dont on leur avoit confié le gouvernement; à ces Divisions intestines se joignirent les fréquentes Incursions des Danois, qui mettoient tout à feu & à sang; les Evêques imiterent les Lai-

ques,

D

pi

m

ils

de

cô

en

CC

il

ni

no

à

de

bi di

q

m

n

u V ques, & se firent Seigneurs de leurs Diocéses, du moins de leur Ville Episcopale & de son Territoire, ils se mêlerent bien avant du Gouvernement, ils destituérent des Rois, ils érigérent de nouveaux Roiaumes; le Pape de son côté disposoit de l'Empire, comme s'il en avoit été le maître absolu, il excommunicit ceux qu'il vouloit exclure, il menaçoit de Déposition, d'Excommunication les Souverains qui les soutenoient.

Une Devotion mal entendue se mit à la Mode en ces tems-là, plusieurs Princes vouoient leurs Etats à l'Eglise de Saint Pierre & les en rendoient Tributaires; ce qui ne fortifia pas peu, dit Mezerai, la persuasion des Papes, qui s'étoient imaginés avoir Droit d'ôter & de donner les Couronnes. En ces mêmes tems, c'est-à-dire à la fin du neuvième fiécle, commença l'Usage de transferer un Evêque d'un Siége à un autre, & Mezerai traite cette Innovation de scandale horrible: cependant à considerer la chose en elle-même, qu'a-t-elle de si criant? pourquoi un homme qui se distingue par sa capacité, par sa sagesse dans un moindre Siège, ne pourra-t-il pas être promû à un Siége plus considérable? si le nom d'Epoux & d'Epouse convenoient à la rigueur à un Evêque & à son Eglise, pourroient-ils la quitter malgré elle? pourroit-elle en prendre un autre de leur vivant? ne pourroit-on pas dire qu'il en est de ces Usages comme de certaines Modes, contre lesquelles on crie d'abord de tous côtés précisément parce qu'elles sont nouvelles, à quoi pourtant on s'accoûtume dans la suite, parce que dans le sonds elles n'ont rien d'indécent & que les discours qui les combattent sont vagues & sans aucune solidité.

Comme dans la suite de cette Histoire nous verrons les Papes se porter à d'étranges extrémités pour soutenir leurs Prétentions sur le Temporel des Rois & sur les Biens ecclésiastiques, examinons d'avance ce qu'il en faut penser, pour n'être point dans la suite obligés d'interrompre notre narration par des réslexions sur les Faits que nous raconterons.

S E-

por

de

eft

tiq

tre

fair

am

me

8

bo

les

le

## SECONDE

## DISSERTATION

DE

L'autorité des Papes sur le Temporel des Rois & des Eglises.

Ette Dissertation se réduit à deux Questions; la première, en quoi les Rois dépendent des Papes par rapport au gouvernement & à la possession de leurs Etats; la seconde, si le Pape est le maître de tous les Biens ecclésiastiques. La première n'a pas besoin d'être traitée, & c'est en quelque sorte faire injure aux Souverains que de l'examiner; car il est évident que les Rois ne dépendent ni médiatement, ni immédiatement d'aucune Puissance créée, & que leur autorité n'a point d'autres bornes que celles que leur prescrivent les Loix fondamentales de leur Etat & les sermens par où ils se sont obligés à les observer.

Sur quoi donc peuvent être appuiées les Prétentions des Papes? sur quoi fondé est-il dit dans l'Office de Saint Tome I. Pierre,

Pierre, que Dieu lui a donné tous les Roiaumes du monde, Tibi tradidit Deus omnia Regna mundi? Est-ce parce que Jesus-Christ a été établi le maître du Monde que les Papes s'imaginent l'être aussi? seroit-il rien de plus bizarre que cette conséquence? quel rapport de puissance peut-il y avoir entre le Très-Haut & de foibles Créatures ? le Pouvoir qu'il a reçu, il l'exerce invisiblement & l'exercera à la fin des fiécles de la manière la plus éclatante: il a établi les Apôtres & leurs Successeurs pour gouverner l'Eglise; tous les Pouvoirs qu'il leur a donnés, se bornent à ce gouvernement, les clefs qu'il leur a données, sont les cless du Roiaume du Ciel, non des Roiaumes de la Terre, Tibi dabo claves Regni Cœlorum; leur puissance de lier, de délier, d'ouvrir, de fermer, ne regarde que le Roiaume dont les cless leur ont été confiées, tout autre usage qu'ils en font, doit être regardé comme une injuste Usurpation; la Paix, la Guerre ne sont point de leur ressort, ils peuvent bien pour engager à la Paix, pour faire cesser la Guerre, emploier les prieres, les exhortations, les remontrances, mais on

est libre de s'y rendre ou de leur résis-

ter tés ma leu

de des que ave ble

à n plo l'o ce U

Et

en for

pu

qu qu le

d

ter, & ils ne méritent plus d'être écoutés, dès qu'ils s'oublient jusqu'à commander, jusqu'à joindre les menaces à leurs commandemens.

les

)eus

que

du

tre

que

de

ès-

ou-

le-

de

bli

our

irs

ou-

on-

du

e,

eur

ir,

me

s,

tre

n;

de

n-

X-

on

if-

er,

Ils doivent veiller à la conservation de la Religion; ils peuvent retrancher de la Communion des Fidèles, au défaut des Pasteurs immédiats, ceux qui attaquent cette Religion & qui la violent avec éclat dans des points indispensables. Ils doivent exhorter les Fidèles à ne point céder à la violence si on l'emploioit pour leur ôter la Foi; quand ils l'ont fait, ils ont fait ce qu'ils devoient : ce qu'ils y ajoutent n'est qu'Injustice & Usurpation; ces Interdits lancés sur un Etat, ces dépositions de Souverains, ces Donations de Roiaumes, ces Invitations faites à d'autres Princes de s'en emparer, font autant d'Attentats infoutenables, que tous les Souverains ont également intérêt d'empêcher & de punir.

L'Eglise même assemblée n'a point ces Droits; à plus forte raison un Evêque quelque qu'il soit, de quelque nom qu'il se qualisse, ne peut-il les avoir: si les crimes publics rompoient les liens de soumission & de dépendance qui forment les Etats, que deviendroient-ils?

N 2

nc

ne seroient-ils pas toujours dans le trouble & dans la confusion? du moins n'y seroient-ils pas exposés? La douceur, la patience, de ferventes prieres, sont les seuls Armes que des Chrétiens aient à opposer à la persécution qui entreprend de les détruire ou de les séduire; c'est à quoi les premiers Pasteurs doivent exhorter les peuples, non à la Sédition, à la Révolte, qui ne peuvent jamais devenir de justes moiens de défense: une conduite opposée, qu'on n'a que trop suivie, n'a-t-elle pas donné un prétexte plausible à quelques Souverains de méconnoître & de rejetter celui qui s'attribuoit le Pouvoir de les déposseder & d'autoriser leurs Sujets à se donner d'autres Maîtres?

Personne n'a ce Pouvoir; mais s'il existe, ce ne peut être que dans la Nation qui s'est soumise à telle Famille sous certaines conditions, encore faudroit-il pour qu'elle l'exerçât justement, que le mal sût évident, que toutes les autres voies qu'on peut emploier pour ramener un Prince à la raison & à l'équité, l'eussent été inutilement, & que ce changement ne l'exposât point à des maux plus grands que ceux qu'elle prétendroit éviter: circonstances qui se

ferv

qu' de tes tres reti de l' qui fon rife ten Pri

l'ir fes à J ga Er fai

pa le MUC

n'y

, la

les

t à

end

'eft

ex-

n, à

de-

une

rop

tex-

mé-

ttri-

r &

'au-

s'il

Na-

nille

fau-

ent,

s les

oour

1'é-

que

nt à

'elle

qui

se.

se réunissent si rarement, qu'on peut dire en général, ou que ce Droit n'existe point, ou qu'il n'arrive presque jamais qu'on puisse en faire un légitime usage; du moins est-il certain que le Pape ne peut donner ce Droit si on ne l'a pas, ou que si on l'a, les Dispenses qu'il donne ou qu'il accorde pour autoriser à s'en

fervir, sont absolument illusoires.

N'en est-il pas de même de celles qu'il accorde pour autoriser les Princes de sa Communion à faire des Conquêtes sur les Rois & les Nations Idolâtres, sur les Mahometans, sur les Héretiques? à quel titre peut-il disposer de la Liberté & des Biens de ces peuples, qui n'ont avec lui aucun rapport, qui sont absolument indépendans de la Jurisdiction de l'Eglise? Le prétexte d'étendre la Religion ne peut rendre ces Prétentions légitimes: la Prédication, l'instruction sont les seules voies permiles de procurer de nouveaux Adorateurs à Jesus-Christ, toute violence à cet égard est également injuste & odieuse. En un mot, les Princes ont Droit de faire ces Conquêtes, ou ils ne l'ont pas; s'ils l'ont, la permission qu'on leur donne de le faire valoir, on me permettra cette expression, a du ridi-N 3 cule

cule & une espéce d'extravagance; s'ils ne l'ont pas, ils n'ont qu'un vain Titre qui ne peut justifier leur Injustice: il faut que j'ajoute, qu'il est inconcevable que les Princes qui ont demandé & qui ont fait usage de ces Donations des Papes, n'aient pas compris, que par cette recherche & cette acceptation ils confirmoient les Prétentions des Papes fur leurs propres Roiaumes; car s'ils ont Droit sur les Roiaumes Idolâtres ou Mahometans jusqu'à en pouvoir disposer en faveur de qui il leur plait, pourquoi n'auroient-ils pas le même Droit fur les Roiaumes Chrétiens? je croirois qu'on chercheroit long-tems une disparité sans pouvoir la trouver.

C'en est assez & peut-être trop sur un sujet use; apparemment que les Papes ont renoncé à ces ambitieuses Prétentions: mais qu'ils l'aient fait ou non, tout le monde, la plûpart des Religieux-mêmes sont revenus aujour-d'hui des idées excessives qu'on leur avoit données du Pouvoir de la Cour Romaine; & à l'exception de certain Corps plus particuliérement dévoisé à ses intérêts, elle ne trouveroit personne qui soutint ces Prétentions & les ap-

prouvât.

par

po

qu

qu

do

de

to

CC

la

le

V

q

La chose n'est pas tout à fait si claire par rapport à leur autorité sur le Temporel de l'Eglise; car il est aussi certain qu'ils en ont quelqu'une, qu'il est vrai qu'elle n'a pas toute l'étendue qu'ils lui donnent. Avant que de la définir & de la réduire à ses justes bornes, mettons pour Principe incontestable, que cette autorité, de quelque nature qu'on la suppose, n'affoiblit en rien celle que les Souverains ont essentiellement sur les Biens de leurs Sujets; autorité universelle, à quoi tous sont soumis, de quelque Rang, de quelque Caractère qu'ils puissent être; autorité indépendante, qui ne peut être bornée que par l'équité & par les Loix de l'Etat qu'ils gouvernent; autorité nécessaire, sans quoi nul Etat ne peut subsister, étant impossible que les Souverains, quelque riches qu'on les suppose, puissent fournir aux dépenses nécessaires à la conservation de leurs Etats sans le secours de leurs Sujets; autorité établie par le concours des Loix divines & humaines; par conséquent, autorité infiniment respectable, à quoi on est obligé de se soumettre, non seulement par la crainte du châtiment, mais encore par principe de conscience. Voions à présent N 4

s'ils Tistice: onceandé ations e par on ils

s'ils es ou ispoour-

Papes

Proit croiune

fur les eufes t ou des

r aour tain é à

nne ap-

La

de quelle espéce est l'autorité du Pape

n

d

1

fur les Biens eccléfiastiques.

Supposé ce que nous venons de dire de l'autorité des Rois sur les Biens de tous leurs Sujets & l'inconvénient qu'il y auroit qu'une Puissance étrangère, quelquefois ennemie, eût Droit de tirer d'un Etat des sommes considerables d'argent, l'autorité du Pape ne peut être qu'une autorité d'Inspection; je veux dire que sa qualité de Chef de l'Eglise lui donne Droit, c'est trop peu, lui impose l'obligation de veiller à la conservation des Biens ecclésiastiques, d'animer le zèle de ses Confreres dans l'Episcopat pour en empêcher l'aliénation, la dissipation, pour en régler la division, la réunion: Droit, obligation, qui lui font communs avec tous les Evêques, qui ne lui deviennent propres & particuliers, que lorsque la négligence, la foiblesse, la timidité, la complaisance, empêchent quelques Evêques de vouloir ou de pouvoir se servir de leurs Droits & s'acquitter de leur obligation; il n'est que leur suppléant, si je puis ainsi parler, & ce n'est qu'à leur défaut qu'il peut & qu'il doit intervenir à ces sortes d'Affaires. Mais lui & eux en exerçant leur Droit, en s'aca

s'acquittant de leur obligation, ne doivent jamais perdre de vûe les Droits du Souverain sur ces mêmes Biens, asin de n'y point donner atteinte, & de ne pas manquer à leur devoir en donnant trop d'étendue à leur obligation; car il y a souvent autant & plus de mal, à faire plus qu'on ne doit, qu'il y en a à ne

pas faire ce qu'on doit.

r

a

-

ır

1-

is

n

9

L'oubli de ces Maximes si sages, si raisonnables, a porté à d'étranges excès, il a causé des maux infinis, il a même fait perdre ces Biens qu'on vouloit conferver, jusqu'à les rendre indépendans de l'autorité souveraine; l'injustice de ces Prétentions, les embarras, les difficultés, les affaires fâcheuses qu'elles attiroient, ont fait prendre en plus d'un endroit le parti extrême de s'emparer de ces Biens qu'une Puissance étrangère regardoit comme son Domaine, & dont elle disputoit l'usage nécessaire & légitime.

Disons quelque chose de plus précis. Personne n'a Droit d'ôter à l'Eglise les Biens qui lui ont été légitimement donnés; une longue & paisible possession supplée pour elle, comme pour tous les autres, le défaut de la Donation ou de la première acquisition. Ainsi l'ex-

N cès,

cès, l'injustice de ces Donations, l'indignité des moiens dont on s'est servi pour les attirer, ne peuvent être aujourd'hui, selon les Loix établies, une raison suffisante de les contester, de les annuller; ces Donations ont été faites. ces Biens ont été donnés, cédés, vendus, non à l'Eglise en général, mais à certaines Eglises en particulier. L'Eglise Romaine a les siens, & certes on a été prodigue à son égard jusqu'à lui donner des Provinces entières & faire de son Evêque un Souverain, dont la puissance est assez grande pour se faire rechercher & pour se faire craindre des autres Souverains.

Chaque Eglise, par rapport à la possession des Biens qui lui ont été donnés ou qu'elle a acquis, est indépendante des autres; elle seule en a le Domaine & l'usage, sauf seulement les Droits du Roi & des Seigneurs particuliers de qui les Terres données ou acquises peuvent relever: de sorte qu'il est exactement vrai, qu'à considerer la chose en ellemême & selon les Principes du Droit naturel, les Biens de l'Eglise de Paris sont aussi indépendans de l'Eglise de Rome sont indépendans de l'Eglise de Rome sont indépendans de l'Eglise de Paris. ris. Les raisons de cette espéce de Décision sont:

Premiérement, la volonté des Donateurs; qui surement n'ont pas prétendu enrichir l'Eglise de Rome en

donnant à l'Eglise de Paris.

Secondement, la capacité de l'Eglise de Paris à recevoir, à acquerir sans le consentement, sans l'agrément, sans la participation de l'Eglise de Rome.

Troisiémement, l'indépendance absolué de l'Eglise de Rome où sont ces Biens donnés ou acquis, soit qu'on les considere devant ou après la cession, l'acquisition, qui en a été faite au prosit de

ces Eglises particulières.

Quatriémement, le défaut de Titre de l'Eglise de Rome. Elle ne peut en avoir d'autre que la prétendue Souveraineté de son Evêque; Souveraineté contestée, Souveraineté évidemment chymérique, Souveraineté qui, quoique réelle par rapport au spirituel, ne s'étendroit pas jusqu'au temporel, du moins jusqu'à en avoir le Domaine direct, jusqu'à s'en approprier une partie.

Ces Biens donnés aux Eglises auroient bien vîte cessé de leur appartenir, nir, si l'on n'avoit pas trouvé le moien de les mettre à couvert de la cupidité de ceux qui en jouissoient ou qui auroient voulu en jouir: pour cela il fut statué, selon la volonté des Donateurs, & du consentement de l'autorité publique, que ces Biens seroient inaliénables; que pour en jouir, il faudroit être Ministre de l'Eglise ou particulièrement consacré à son service. Par-là ils furent tirés de l'ordre commun, & firent une espéce particulière de Biens dont on n'avoit que l'Usufruit, dont on jouissoit sans en avoir la proprieté, qui restoit toujours à la Communauté dont on étoit membre, à l'Eglise au service de laquelle ont étoit engagé.

L'Inspection sur ces Biens & sur l'observation des Loix qui en régloient l'usage & en assuroient la proprieté, appartenoit nécessairement aux Evêques; mais qu'auroient fait leur zèle & leur vigilance, s'ils n'avoient pas été soutenus de l'autorité souveraine? ils le furent; les Souverains comprirent qu'il étoit du bon ordre que cette partie de leurs Sujets, si distinguée des autres par le Caractère & par les Fonctions, eût des sonds assurés, & toujours

consacrés à l'usage à quoi la pieuse liberalité des Fidèles les avoit destinés; ils entrerent dans les vûes des Evêques, firent des Loix conformément à ces vûes, on peut même dire que quelquesois leur zèle & leur précaution allerent plus loin que certains Evêques ne l'eussent souhaité.

L'union des deux Puissances ne fut pas de longue durée, du moins elle ne put pas toujours empêcher les desordres que l'on avoit prévûs. Les Guerres civiles, la puissance excessive des Seigneurs particuliers, l'impunité que le besoin qu'on avoit d'eux forçoit de leur accorder, la conduite des Evêques qui entrerent plus avant qu'ils ne devoient dans ces sortes de querelles, leur fermeté ou plûtôt leur opiniâtreté à refuser les justes Contributions qu'on leur demandoit sous prétexte des Immunités accordées, tout cela exposa les Biens de l'Eglise au pillage, à l'invasion, à la dissipation; les Princes s'en emparerent ou les donnerent pour récompense à leurs Officiers: mais l'ordre & la paix aiant été rétablis, les desordres cesserent, & l'Eglise, ou plûtôt les Eglises furent remises en possession des Biens qui leur appartenoient; possession qui a été d'autant plus tranquille, que le Pouvoir du Souverain s'est accru davantage par la diminution de celui de leurs grands Vassaux & des Seigneurs

particuliers.

Si les Biens de l'Eglise étoient restés dans la médiocrité qui lui convenoit & à ses Ministres, on auroit souffert tranquillement qu'ils fussent exempts des charges publiques, & ses grandes richesses n'eussent pas été dans la suite le motif le plus déterminant d'embrasser les nouvelles Doctrines, qui les condamnoient & en ajugeoient la possesfion ou au Public, ou aux Descendans de ceux qui les avoient données: mais la liberalité excessive & mal entendue les aiant mis en possession d'une partie très considerable des Biens de l'Etat, on n'exagéreroit pas beaucoup en disant qu'elle va presqu'à la moitié; on a ouvert les yeux, on a crié de tous côtés qu'il falloit borner, arrêter même le cours de ces liberalités, & qu'il étoit évidemment injuste, que ceux qui possidoient les plus belles & les plus riches Terres, ne contribuassent que par leurs prieres aux besoins & à la défense de l'Etat, tandis que la Noblesse & le peuple, appauvris par la profusion de leurs AnAncêtres, y contribuoient de leur sang & du reste de leurs Biens. On a commencé assez tôt de faire porter au Clergé sa part des charges publiques; mais on a pensé trop tard à l'empêcher de s'enrichir davantage; du moins seroit-il à souhaiter qu'on l'eût fait avant les Croisades, & qu'on se sût fait une Maxime de conduite de s'opposer aux nouveaux Etablissemens, dont la plûpart n'ont guères servi qu'à attirer à

l'Eglise de nouvelles Possessions.

Deux Remarques de Monsieur du Gué Bagnols, qui a été fort long-tems Intendant de Lille en Flandres, appuïeront & justifieront ma Réflexion. Ce Magistrat éclairé a composé des Mémoires que j'ai lûs en manuscrit; il observe que l'Eglise, depuis la source de la Scarpe jusqu'à ce qu'elle se jette dans l'Escaut, un peu au dessous de Saint Amand, a sur les bords de cette Riviere un million sept-cent-mille livres de rente; cependant depuis la source de la Scarpe jusqu'à Saint Amand à peine y a-t-il dix-huit lieues: l'excès est encore plus sensible dans le Cambresis; suivant la supputation de l'Auteur respectable que je cite, si on divise les Terres de cette Province en dix-sept par-

m

la

ei

P

ri

tr

fu

di

to

al

al

jo

d

q

parties, il se trouvera que l'Egliseen possiede quatorze, c'est-à-dire, que si le Gambresis contient, par exemple, dixsept mille journaux de Terre, la Noblesse & le peuple n'en ont que trois mille, tout le reste étant entre les mains du Clergé Séculier & Régulier.

Qu'on parcoure la France, à chaque pas on trouve des Monastères, des Abbaies magnifiques, plus riches encore qu'ils ne le paroissent : en voiageant j'ai souvent eu la curiosité de demander, à qui appartiennent ces Terres, ces Fermes, ces Bois? on m'a presque toujours repondu, c'est à telle Abbaie, à telle Communauté, à tel Chapitre; à ces possessions d'Immeubles ajoutez les Rentes constituées, ajoutez les Dîmes, ajoutez les espéces de Contributions à quoi les Ordres mandians mettent les Villes & les Campagnes, vous serez forcé de conclure, qu'il en est à peu près de la France comme du Cambresis, que du moins les Ecclésiastiques, Moines ou Prêtres ou Religieuses, possédent la moitié des Biens de ce Roiaume, & qu'ils sont aussi riches que le reste de la Nation. Ce que je dis de la France est encore plus sensiblement ment vrai de l'Espagne, de l'Italie, de la Flandre, de l'Allemagne. Si le Pape étoit maître de ces Biens, qu'il en eût le Domaine, qu'il pût s'en approprier l'usage, ne seroit-il pas le plus riche Souverain de l'Univers? pour en trouver qui l'égalassent, il faudroit assurément faire revivre les anciens Rois du Mexique & du Perou, les Montesuma,

les Atabalipa.

Il n'a pas été possible que la destination de ces Biens donnés à l'Eglise, fût toujours la même; ce qui convient à un tems ne convient pas toujours à un autre. Les Etablissemens les plus utiles dégenérent quelquefois: & comme l'Eglise est déjà trop riche, ils se font aux dépens des anciens; plusieurs Chapitres, autrefois Réguliers sont aujourd'hui séculiers; l'Etablissement de Saint Cyr, qui est un des plus beaux & des plus utiles qui se soient faits, a coûté à l'Abbaie de Saint Denis sa manse Abbatiale; il est peu de Colléges de Jesuites, il est peu de Séminaires, à quoi l'on n'ait réuni quelque Abbaïe, quelque Prieuré, quelque Chapelle. D'ailleurs il convient, il est même quelquefois nécessaire que les Benefices se permutent; que celui des permutans dont Tome I.

le Benefice est plus considerable, soit dédommagé de la perte que la fanté ou quelqu'autre raison lui cause; il est juste que celui qui s'est use au service d'une Paroisse, d'un Eveché, jouisse meme après les avoir quittés, d'une partie des Revenus qui y font attachés; il convient quelquefois d'établir de nouvelles Paroisses, de nouveaux Evêchés, de réunir plusieurs Benefices pour en faire un seul, d'en séparer un en plusieurs: mais il ne conviendroit en aucune façon que les Particuliers fissent ensemble ces Conventions, qu'ils jugeassent de ces besoins; il faut qu'une autorité supérieure y intervienne & en décide. On a prouvé ailleurs que c'est à chaque Evêque en particulier à en décider dans son Diocése, & que c'est aux Evêques d'un Roiaume, d'une Province, conjointement avec le Souverain, à statuer s'il est besoin d'ériger un nouvel Evêché, & où l'on prendra de quoi le doter: les Evêques de Rome se sont approprié ces Droits, qui leur étoient communs avec tous les autres Evêques, ou, pour des raisons qu'on ignore & qu'on ne peut pénetrer, ils les lui ont cédés; que l'un ou l'autre foit vrai, peu importe, les Papes depuis

fi ro le po at

> bl re & ur

re

de

Pe tio ils fai do qu Br mo

des rél Co que fe

qu'

oit

ou

ul-'u-

iê-

tie

il

ou-

en lu-

au-

ent

juune

en

'est

en

'eft

une

ive-

iger

ndra

omc

leur

itres

u'on ils

utre de-

puis

puis long-tems jouissent de cette Cession ou de cette Usurpation, ils ne seroient pas d'humeur à souffrir tranquillement qu'on les troublât dans cette possession, ils feroient pour le moins autant de bruit que s'il s'agissoit du renversement de la Foi. Afin de rétablir l'ancien Usage, l'ordre naturel, il faudroit dans les Souverains & dans les Evêques une union & une fermeté qu'on ne peut guères espérer.

Ce n'a pas été affez pour les Papes de s'être attiré les Résignations, les Permutations, les nouvelles Destinations des Benefices, depuis long-tems ils prétendent en disposer; ils ont tant fait qu'ils se sont mis en possession d'en donner une grande partie, dans ce qu'on appelle les Pais d'obédience: en Bretagne par exemple, ils donnent au moins la moitié des Cures, & cela sans examiner autre chose que la Doctrine des prétendans, qu'on fait confister à réloudre passablement quelque Cas de Conscience selon les Principes de quelque Auteur dont ils ont grand soin de se fournir; comme s'il importoit peu qu'un Eccléfiastique ait des mœurs ou qu'il n'en ait point, on ne pense pas à s'en informer, on n'exige ni Lettres testimoniales des Evêques, ni Attestation de personnes en place. Outre cela le Pape prévient en certains cas le Collateur légitime; s'il néglige de nommer en certains tems, le Pape le fait en sa place. Que sai-je moi? je n'ai point d'usage de ces matières; je sai seulement qu'un Ecclésiastique instruit des Airemens, du Manége de la Cour de Rome, ne manque point tôt ou tard d'être pourvû de quelque bon Benefice.

Pour ce qui est des Evêchés, des Abbaies, en un mot de ce qu'on appelle Benefices confistoriaux, on ne doute point du tout à Rome que ce ne soit au Pape à les donner; sans leurs Bulles, on n'a aucune Jurisdiction spirituelle, on ne peut être sacré ni béni; & quoiqu'en France la nomination du Roi donne Droit au Temporel, l'espéce de Droit seigneurial qu'il faut paier à Rome avant que d'avoir ses Bulles, est regardé à Rome comme une preuve incontestable de Souveraineté. On penseroit peut-être à cet égard comme les Ultramontains, si l'on n'avoit aucune connoissance de l'Histoire eccléfiastique: mais on y voit clairement

que

qu

pe

de

au

l'e

ap

pr

pla

E

101

tei

VO

pr

ro

te

éc

fer

m

la

de

ge

le

m l'i

ce

re

que ce Droit est nouveau, que jamais il n'a eu lieu dans l'Eglise d'Orient, qu'il ne l'a eu que fort tard dans l'Eglise d'Occident; de sorte qu'on ne peut regarder ce Droit, & la plûpart des autres dont l'Eglise Romaine est aujourd'hui en possession, que comme l'esset de l'habileté & de la constante application des Papes à se les approprier, & de la foiblesse, de la complaisance excessive des Souverains & des

Evêques à les céder.

.cs

a-

ela

1-

er fa

nt

le-

de

ird ne-

des

ip-

ne

ne

urs pi-

mi;

du

pé-

aier les,

uve

oen-

au-

clé-

nent

que

Dans la disposition où l'on est aujourd'hui, il seroit infiniment à souhaiter qu'on y eût toujours été; s'ils n'avoient pas ces Droits & qu'ils entreprissent de se les attribuer, ils ne réussiroient assurément pas: mais dans ces tems, où ils ont conçu, où ils ont exécuté le dessein de s'élever par l'abbaissement des Evêques, & des Souverains même, l'ignorance étoit si excessive, la piété si aveugle, qu'il me soit permis de le dire la véneration pour leur Siége si outrée, qu'on respectoit jusqu'à leurs passions, & qu'il ne venoit pas même en pensée qu'il pût y avoir de l'injustice dans leurs Entreprises. Dans ces tems il étoit extrêmement dangereux de les avoir pour ennemis: ils ne

ta

af

fe

au

d'

P

M.

qu

Be

hu

be

to

en

en

10

no

av ap

té

an

re

cl

de

manquoient point d'appui, & ne trouvoient que trop d'exécuteurs de leurs sentences; la Navarre envahie par un Roi d'Espagne sous prétexte de la Donation que lui en sit un Pape, est un exemple dont la France ne doit jamais perdre le souvenir. Les conséquences qui suivent de cette Dissertation sont si évidentes, qu'il n'est pas même

besoin de les indiquer.

L'esprit de Division, de Révolte, qui avoit commencé à troubler la France des le tems de Louis le Debonnaire, ne cessa point de la désoler jusqu'à ce qu'une Famille puissante, & féconde en grands-hommes, se fût emparée du Trône & en cût exclu le Sang de Charlemagne: elle en déscendoit aussi; mais ce n'étoit que par les Femmes, qui selon la Loi Salique ne donnent aucun Droit à la Couronne. Ce second changement se fit à peu près comme le premier, qui des Mérovingiens fit passer le Sceptre aux Carlovingiens; on cacha fon dessein au même tems qu'on prenoit les mesures les plus justes pour l'exécuter; on se servit de la puissance qu'on avoit, pour l'augmenter de plus en plus; on se fortifia par de grandes Alliances au dedans & au

au dehors; on fomentoit les Divisions, tantôt on prenoit le parti du Roi, tantôt celui des Seigneurs, pour les affoiblir mutuellement; quelquefois on se faisoit médiateur entre les uns & les autres, & on se faisoit un grand mérite d'éteindre le feu qu'on avoit allumé. Par une conduite si mesurée, cette Maison devint la plus considerable de l'Etat, & pour le moins aussi puissante que la Maison Roiale: aussi, après la mort de Louis & Carloman, Fils de Louis le Begue, pendant la minorité du Fils posthume de Charles le Simple, Eudes & Robert successivement s'emparerent de l'autorité Roiale, ou du moins l'exercerent en qualité de Tuteurs du jeune Prince & de Régens du Roïaume; quand il fut en âge de gouverner, on le mit en possession de la couronne, mais on retint toujours la principale autorité. Ce Prince, nommé Louis d'Outre-mer parce qu'il avoit été élevé en Angleterre, mourut après avoir regné ou plûtôt avoir porté le Titre de Roi pendant dix-huit ans. Il laissa deux Fils, Lothaire qui regna après lui, & Charles qui fut exclu de la couronne du consentement de toute la Nation. Hugues le Grand, Chef de la Maison qui aspiroit à la Roiau-

eurs un

la est ja-

nsétion me

te,

onjus-&

fût i le en-

les

ne.

inlonê-

les vit

ıg-

& au

Roiauté, eut pu dès lors se mettre la couronne sur la tête: mais comme il avoit encore plus de sagesse que d'ambition, il crut qu'il falloit attendre des conjonctures encore plus favorables; il se contenta donc de faire sentir au nouveau Roi & à sa Mere, l'obligation qu'ils lui avoient, & d'en tirer pour récompense les Duchés d'Aquitaine & de

Bourgogne.

Ces conjonctures plus favorables qu'il attendoit, n'arriverent que long-tems après sa mort : son Fils, héritier de sa vertu, de sa puissance & de ses desseins, en profita. Lothaire à sa mort ne laissa qu'un Fils infirme, qui avoit encore moins d'esprit qu'il n'avoit de santé; il n'eut point d'Enfans, & ne regna que dix-huit ou vingt mois. Charles fon oncle étoit fon héritier légitime: mais il s'étoit attiré la haine des François par son attachement excessif aux Princes de Germanie, jusqu'à se rendre leur Vassal; de plus, par l'emprisonnement de l'Evêque de Laon, il s'étoit attiré les Evêques, qui l'avoient excommunié.

Ces circonstances furent si favorables, que Hugues Capet, sils de Hugues le Grand, n'eût qu'à déclarer ses Prétentions pour les faire réüssir, il sut dé-

claré

cla

80

ce

de

le

ai

il

1-

es

1-

n é-

le

il

a-

u,

Is

-1

nt

ou

it

it

t-

r-

E-

le

nlé-

ré

claré Roi d'un consentement unanime. & à son Sacre, qui se fit à Rheims douze jours après la mort de son Prédécesseur, personne ne réclama en faveur de Charles : ce Prince infortuné prit les armes, mais avec peu de succès; aiant donné sa confiance à Ancelin Evêque de Laon qu'il avoit persécuté, ce traitre le livra à son ennemi capital, qui se contenta de lui ôter la liberté. Le Pape n'intervint point dans cette Affaire, on ne lui demanda point son consentement, la Nation Françoise ne lui demanda point Dispense du serment qui l'attachoit à la Maison Carlienne.

Cependant Hugues éprouva bientôt les hauteurs de la Cour de Rome. Il crut devoir s'attacher Arnould, Frere bâtard de Charles son Competiteur; pour y réussir, il lui donna l'Archevêché de Rheims: ce Prélat lui sut deux sois insidèle; il sut ensermé à Orléans avec son Frere, après qu'une Assemblée d'Evêques l'eût jugé indigne de l'Episcopat; le Siége de Rheims sut déclaré vacant, il sut rempli par Gerbert, qui dans la suite des tems gouverna l'Eglise de Rome sous le nom de Sylvestre second. Il plut à Jean quinzième de re-

05

gar-

garder cette déposition de l'Evêque Arnould comme un Attentat contre son autorité, il excommunia Evêques qui avoient porté cette Sentence, il ordonna une autre Afsemblée; il nomma pour y présider l'Archevêque de Sens, qui n'avoit pas approuvé l'Election du nouveau Roi, & qui s'étoit formellement opposé à la juste déposition d'Arnould doublement parjure; cette nouvelle Assemblée cassa ce que la précédente avoit fait : Hugues s'en plaignit, s'en défendit, tint ferme quelque tems contre cette décision : mais enfin de peur de soulever contre lui ses nouveaux Sujets, & de se voir renversé du Trône où il venoit de monter, il se soumit à l'autorité injuste qu'on prenoit, il mit Arnould en liberté & consentit à son rétablissement.

Le Droit d'Inspection universelle attaché à l'Eglise de Rome, auroit pu autoriser Jean quinzième à intervenir dans cette Affaire, si la décision avoit été notoirement injuste & qu'elle cût été portée à son Tribunal; mais convoquer une Assemblée dans les Etats d'un Prince malgré lui, commencer par excommunier des Evêques avant la Révision & la Cassation de leur Juge-

ment,

ment, c'est assurément des Entreprises dignes des noms les plus odieux, & que la seule crainte d'un plus grand mal a pu rendre tolérables. Hugues Capet gouverna avec beaucoup de sagesse & d'équité, il se déclara Protecteur des Eglises & des Ecclésiastiques, il se désit des Abbaies dont il jouissoit avant que d'être Roi; il laissa au Clergé & aux Moines la liberté des Elections, bien entendu qu'il se réserva le Droit d'exclure & de recommander ceux qu'il ju-

geroit à propos.

IC

re

te f-

er

is

a

Robert, son Fils unique, lui succéda sans aucune difficulté. sa piété constante & magnifique, sa clémence, sa charité pour les Pauvres, sa tendresse pour ses peuples, sa patience dans ses chagrins domestiques, qui en ont fait un Saint Roi, du moins un véritable Chrétien, ne purent le mettre à couvert des violences de la Cour Romaine. Sa première Epouse étant morte, il jugea à propos, de l'avis de son Conseil, d'épouser Berthe, sœur de Raoul Roi de Bourgogne, & quoique fort jeune, déja veuve d'Eudes Comte de Chartres: elle étoit sa Parente dans un dégré prohibé, & de plus il avoit été Parrain d'un de ses Enfans; pour lever ces obstacles, il convoqua les Evêques de son Roiaume, lesquels aiant entendu ses raisons, prononcerent qu'il étoit du Bien public que ce Mariage se sît non-obstant les Empêchemens canoniques. Il est certain que par leur Prononcé ils prétendoient le dispenser de la Loi commune, & rendre leur Mariage légitime, comme ils en avoient le Pouvoir.

Le Pape, c'étoit Gregoire cinq, indigné qu'on n'eût pas eu recours à son Tribunal, tint à Rome un Concile; les Evêques qui avoient autorisé ce mariage, y furent excommuniés & les contractans menacés de l'être, s'ils ne se séparoient au plûtôt : le Prince & les Evêques, dont la Dignité & l'autorité étoient si visiblement blessées par cette injuste Sentence, refuserent hautement de s'y soumettre. Le Pape soutint cette première injustice par de bien plus criantes, il ne garda aucune mesure, & par une Entreprise jusqu'alors inouie, jetta un Interdit général sur le Roiaume de France, c'est-à-dire qu'il y défendit la célebration des divins Mystères, qu'il ôta l'usage des Sacremens aux Vivans & la sépulture aux Morts.

Rien n'étoit plus visible que l'injustice, la nullité de ces Censures: les peuples, infatués de l'autorité du Pontife Romain, & pénetrés pour lui d'une véneration qui alloit presque jusqu'à l'Idolâtrie, n'apperçurent point cette injustice; au contraire ils obéirent si aveuglément aux ordres du Pape, que tous les Domestiques du Roi l'abandonnerent, à la réserve de deux ou trois, qui jettoient aux chiens tout ce qu'on desservoit de devant lui, personne n'ôsant manger des viandes qu'il avoit touchées. Jusqu'où ne vont point la superstition & la crédulité! que ne peut on point entreprendre quand on a l'addresse de les mettre en œuvre & de s'en faire appuier! Qu'auroit fait ce Prince dans l'abandon général où il se trouva; il obéit promptement, & fut encore heureux qu'on voulût bien se contenter de sa prompte obéissance.

Ces espéces de victoires que les Papes remportoient de tems en tems sur l'E-piscopat & sur la Roiauté, les mit en état & les confirma dans le dessein de s'aggrandir de plus en plus: nous les verrons dans la suite presque tous, se distinguer par des Entreprises aussi in-

justes que téméraires.

n

rs

c

15

-

X

en

Le Roi Robert, & son Fils Henri, qui lui succéda, n'eurent avec les Papes aucun démêlé personnel: quelques Faits particuliers que l'Histoire a conservés, montrent cependant que leur autorité alloit toujours en croissant & qu'ils l'exerçoient avec la dernière rigueur; je n'en rapporterai qu'un seul, mais qui ne prouve que trop ce que je

viens de dire.

L'Evêque d'Angoulême aiant été arrêté prisonnier par un Comte, à qui il avoit refusé l'Abbaie de Brantôme, l'Affaire fut portée à Rome; les deux Parties s'y rendirent. Gerbert autrefois Archevêque de Rheims, ensuite de Ravenne, gouvernoit alors l'Eglise Romaine sous le nom de Sylvestre second, l'Affaire fut plaidée devant lui, le jour de Pâques même, dit Mezerai; voici la Sentence que prononça un Successeur de Saint Pierre : elle portoit, Que ce Comte seroit attaché au col de deux chevaux indomptés, & que son corps, ainsi déchiré, seroit jetté à la Voirie. Cette cruelle Sentence ne fut point exécutée; l'Evêque, à qui on avoit donné ce malheureux à garder, l'emmena secrettement de Rome. Après tout, ce Fait est trop odieux pour être cru

cru sans de bons Garans, & Mezerai seroit fort blâmable, s'il l'avoit rapporté sur la soi de quelque Auteur suspect ou

peu autorisé.

r

9

9

c

n

-

it

it

-

re

Foulque Comte d'Anjou, bâtit sur ses Terres un Monastère, proche de Loches Ville de Touraine, où les Moines devoient prier jour & nuit pour le salut de son ame; il fit prier Hugue Archevêque de Tours, de venir bénir l'Eglise de ce Monastère : ce Prélat refusa de le faire, disant qu'il ne pouvoit offrir à Dieu les vœux d'un homme, qui avoit pris plusieurs Terres à son Eglise. Le Comte, fort indigné de cette reponse, dit l'Abbé Fleuri \*, prenant quantité d'or & d'argent s'en alla à Rome trouver le Pape Jean dix-huitième & lui fit de grands Présens: le Pape envoia avec lui un Cardinal nommé Pierre, avec ordre de faire hardiment ce que le Comte défiroit.

Les Evêques François blâmerent cet Attentat, & trouverent fort indécent que le Pape donnât l'exemple de violer les Canons, qui défendent à un Evêque de rien entreprendre dans le Diocése d'un autre sans sa permission: "Car,

<sup>\*</sup> Liv. 58. de son Histoire ecclésiastique.

, disoient-ils, encore que la Dignité , du Siége Apostolique rende le Pape le plus respectable des Evêques, il ne lui est pas permis de violer en rien les Canons. Et comme chaque E-, vêque est l'Epoux de son Eglise, , dans laquelle il représente le Sauveur, , il ne convient à aucun Evêque sans ,, exception, de rien entreprendre dans ", le Diocése d'un autre". C'est ce que rapporte Raoul Glaber, Historien du tems, Moine de Clugni. Les Evêques n'ignoroient donc pas leurs Droits; ils se plaignoient des Entreprises des Papes & les condamnoient: mais c'étoit tout, & si dans quelque occasion ils résistoient avec fermeté, ils cédoient en une infinité d'autres avec lâcheté.

Les Papes au contraire se mettoient peu en peine de leurs justes plaintes, ils alloient toujours leur train, & se faisoient pour eux & pour leurs Successeurs un Droit de leurs Usurpations: ils cédoient pourtant quelquesois quand la résistance étoit trop vive, & dissimuloient ce qu'on faisoit pour les contenir dans de justes bornes.

En mille vingt-deux il se tint un Concile à Selingstad; Aribon Archepli cr ter R

ch

ra vii mi leu pr

pro

Co

qu un tra de

leb pa

ler

)) ))

"

"

e

C

n

,

18

15

le

lu

rs

i-

ae

ils

ec

nt

s,

C-

is:

nd

fi-

n-

int

Ar-

he-

chevêque de Mayence y présida: on s'y plaignit que plusieurs chargés de grands crimes, refusoient de recevoir la penitence de leurs Pasteurs & alloient à Rome, croiant que le Pape leur remettroit leurs pechés. Le Concilé déclara qu'une telle Absolution ne leur servira de rien, mais qu'ils doivent premiérement accomplir la penitence qui leur sera imposée par leurs Pasteurs, après quoi s'ils veulent aller à Rome, ils prendront des Lettres de leur Evêque au Pape.

Il est visible, que les Peres de ce Concile n'ont pu décider de la sorte, qu'ils n'aient regardé le Pape comme un Evêque étranger quant à l'administration de la Penitence: les Evêques de France pensoient comme ceux d'Allemagne. Au Concile de Limoges, célebré en mille trente & un, les Evêques parlent ainsi: "Nous avons appris des "Papes & des autres Peres, que si un

" Papes & des autres Peres, que si un " Evêque a mis en penitence son Dio-" césain, & l'envoie au Pape pour ju-

, ger si la penitence est proportionnée , à la faute, le Pape peut par son au-

, torité la confirmer, la diminuer ou

" y ajouter. De même, si un Evêque " envoie son Diocésain au Pape avec Tome I. P des témoins ou des Lettres pour recevoir penitence, comme on fait fouvent pour les grands crimes, il est permis à ce pecheur de la recevoir du Pape: mais il n'est loisible à personne de recevoir du Pape la peni-

tence & l'absolution, sans la per-

F

de

m

le

no

m

de

to

du

L

for

M

s'c

tar

pe

fai

D

8

pas

cre

po

fio

" mission de son Evêque ".

En mille vingt-cinq il s'étoit tenu un Concile à Anse, près de Lion, composé de douze Evêques, présidés apparemment par Bouchar Archevêque de cette Métropole: en ce Concile, Gosselin Evêque de Macon forma sa Plainte contre Bouchard Archevêque de Vienne, qui sans sa permission & fans fon consentement, avoit contre les Canons ordonné des Moines dans le Diocése de Macon, c'est-à-dire dans le Monastère de Clugni. L'Archevêque de Vienne nomma l'Abbé Odillon, qui étoit présent, pour Auteur & pour Garand de ces Ordinations; Odillon se leva avec ses Moines, & montra un Privilége qu'ils avoient reçu de l'Eglise Romaine pour n'être sujets ni à l'Evêque dans le Territoire duquel ils demeuroient, ni à aucun autre, & pour avoir la liberté d'amener tel Evêque & de quel Pais ils voudroient pour faire les it

ft

oir

er-

ni-

er-

nu

m-

p-

140

le,

que

les

le

is le

que

qui

our

n se

a un

gli-

l'E-

de-

pour

1e &

e les

Or-

Ordinations dans leur Monastère. Alors on lut les Canons du Concile de Calcedoine & de plusieurs autres, qui ordonnent qu'en chaque Pais, les Abbés & les Moines soient soumis à leur propre Evêque, & défendent à aucun Evêque de faire dans le Diocése d'un autre, ni Ordination ni Consécration sans sa permission: en conséquence de ces Canons, le Concile déclara nul le Privilége, qui non seulement ne s'y accordoit pas, mais y contrevenoit formellement, & déciderent que l'Abbé de Clugni n'étoit pas un Garand suffisant de la conduite de l'Archevêque de Vienne. L'Archevêque convaincu par ces raisons, demanda pardon à l'Evêque de Macon, & par manière de satisfaction s'obligea de lui fournir tous les ans tant qu'ils vivroient l'un & l'autre, pendant le Carême, la quantité néceffaire d'huile d'olive pour faire le saint Crême.

Feroit-on aujourd'hui de pareilles Décisions? si on les faisoit, les Papes & leurs Partisans ne les regarderoient-ils pas comme des Révoltes ouvertes? croiroient-ils avoir assez de Foudres pour les punir? Cependant ces décisions étoient justes; les principes qui P 2

les appuioient, sont encore à présent incontestables & ne peuvent cesser de l'étre: comment les a-t-on abandonnés c'est peu, comment les a-t-on oubliés? la hardiesse, la constance des Papes à les attaquer, à en abolir l'usage, la timidité, la foiblesse des Evêques à les défendre, à s'y maintenir, ont causé ce renversement étrange; on peut y ajouter, la Politique peu rafinée & peu prévoiante des Princes souverains, la puissance temporelle des Papes, la véneration outrée & superstitieuse des peuples, les fausses Décretales, uniquement fabriquées pour soutenir leurs Prétentions & leur ôter l'odieux de la nouveauté, le trop de respect pour la Dignité de Cardinal, la trop grande passion d'en être revêtu, l'abolition des Conciles Nationaux & Provinciaux, & plus que tout cela encore, l'idée chymérique de l'Infaillibilité des Papes, inconnue dans les premiers Siécles de l'Eglise, répandue par des vûes d'intérêt, embrassée sans discernement, soutenue par ambition, par prévention, par dévouement.

Je ne puis m'empêcher de faire ici une réflexion sur les Décretales, qui seroit peut-être mieux placée ailleurs.

Quand

qu

Pa

po

fir

qu

on

de

gl

les

L

la

fe

im

de

tra

les

rai

dé

m

gl

ne

pr

ve

tie

pr

ra

for

de

Quand même elles seroient vraies, & qu'elles fussent réellement émanées des Papes dont elles portent le nom, qu'en pourroit-on conclure? rien autre chose finon que l'ambition a dominé presque tous les Papes, & que presque tous ont cherché à s'élever par l'abbaissement des autres Puissances: à la vérité, régler ses Droits, ses Prérogatives & celles de ses Officiers, établir de nouvelles Loix, se réserver les grandes Affaires & la liberté d'intervenir dans les autres, se déclarer Distributeur des Graces, des Charges, des Offices, des Dignités, imposer des Contributions, commander, décerner des peines contre les transgresseurs, c'est agir en Souverain; les Papes l'ont fait: mais est-on Souverain parce qu'on s'est déclaré tel? ces déclarations, ces réserves, ces commandemens, ces attributions, ces Réglemens sont des marques de Souveraineté; ils la supposent, mais ils ne la prouvent pas, bien moins encore peuvent-ils la donner, sur tout en des matières qui ne peuvent être assujetties à la préscription; ces Caractères de Souveraineté qu'on s'attribue faussement, sont des Attentats, des Usurpations, des extravagances même quelquefois, dont

s: es

la à sé

eu la

éles ni-

urs e la la

ion

dée

Pacles ûes

ent,

ici qui eurs.

ia nd

dont on a Droit de se moquer.

Le Pape est le premier Evêque du Monde Chrétien, il est de plus Souverain d'une partie de l'Italie: il peut en cette dernière qualité assujettir les peuples qui lui sont soumis, à quelles Loix il lui plaira; en qualité d'Evêque, il doit les gouverner selon les Canons, à quoi il est lui-même sujet. Il n'a aucune Jurisdiction immédiate sur les Eglises dont il n'est point Evêque; il est difficile de prouver, disons mieux & parlons clairement, il est absolument faux qu'il soit Evêque de l'Eglise Catholique, à moins que ce mot ne soit pris dans sa première signification, qui est celle de Surveillant : apparemment que Pie cinq l'a pris ainsi, lorsqu'il a signé au Concile de Trente, Ego Pius Ecclesiæ Catholicæ Episcopus. Quand il prétend régler tout, disposer de tout dans l'Eglise universelle, sa conduite est aussi singulière & aussi insoutenable que le seroit celle d'un Prince particulier, qui voudroit assujettir tous les autres Souverains avec leurs peuples, à suivre ses Loix, à céder à ses Prétentions.

Vers la fin du Regne de Henri premier, Leon neuf emmena des Troupes de Germanie, pour s'opposer aux

Nor-

N

To

ba

da

po

les

ve

cn

gé

to

CO

ré

tei

qu

be

ro

Sa

aid

de

les

m

S

g

de

di

tu

e+

en

es

ê-

a-

Il

IX

uile

ne

n,

rf-

E-

us.

de

11-12-

ir-

ns.

·e+

es ux

119

Normands, qui avoient envahi quelques Terres de l'Eglise; ses Troupes furent battues, lui-même fut fait prisonnier dans la petite Ville où il s'étoit retiré pour attendre l'événement du Combat: les Normands lui aiant donné des preuves de leur valeur, dit Mezerai, ils lui en donnerent de leur piété & de leur générosité, en le mettant en liberté tout aussi-tôt, & le traitant avec beaucoup de soumission & de respect; en récompense, continue le même Auteur, il leur donna toutes les Terres qu'ils avoient conquises (car ils avoient besoin d'un Titre) & celles qu'ils pourroient conquerir sur les Grecs & sur les Sarazins.

C'est le premier usage que les Papes aient fait de la puissance qu'ils prétendent avoir de donner les Roiaumes & de les ôter, à moins qu'on ne veuille commencer à compter par l'Erection que Sylvestre second sit du Duché de Hongrie en Roiaume, en faveur du Duc Etienne qui étoit l'Apôtre de ses Sujets: à la couronne Roiale qu'il lui envoia, il joignit une Croix pour être portée devant le nouveau Roi comme un signe de son Apostolat; car, dit-il, je suis l'Apostolique, mais il mérite le nom

d'Apôtre, puisqu'il a acquis un si grand

fu

gı

fe

je

ra

P

f

r

Peuple à Jesus-Christ.

Philippe premier, l'aîné des trois Fils que Henri laissa en mourant, succéda a sa couronne : il eut de grands Démêles avec les Papes, il fut frappé de leurs Censures; d'autant plus à plaindre qu'il le méritoit, si toutefois on ne devoit pas avoir plus de confideration pour sa couronne. Ce Prince, resté mineur, & par une suite presque nécessaire mal élevé, avoit de fausses idées de la Roiauté; il se croioit tout permis, il vexoit également ses Sujets & les Etrangers : des Marchands d'Italie de la dépendance du Pape aiant été rançonnés, & peut-être entiérement dépouillés par les ordres ou du consentement de ce jeune Prince, Gregoire fept, homme hardi & entreprenant, s'il en fut jamais, qui ne cherchoit que l'occasion de se constituer le Juge & le Reformateur des Princes, écrivit à Guillaume Duc d'Aquitaine, que se joignant avec les autres Seigneurs du Roiaume, il lui fît des Remontrances & lui déclarât de sa part, que s'il ne se corrigeoit, il l'excommunieroit lui & tous ceux de ses Sujets qui lui obéiroient, & mettroit l'Excommunication fur sur l'Autel de Saint Pierre pour la réag-

graver tous les jours.

Etoit-il nécessaire, convenoit-il même de prendre un ton si haut & si impérieux? cette Affaire étoit-elle de la Jurisdiction ecclésiastique? Il pouvoit se plaindre de la vexation faite à ses Sujets; mais c'étoit en qualité de Souverain qu'il le pouvoit : qualité qui ne l'autorisoit point en cette occasion purement temporelle, à se servir d'Armes spirituelles. Cette affaire n'eut point de suite, soit que le Roi donnât ordre de réparer le tort qui avoit été fait, soit que le Pape déja trop embarrassé par ses furieux Démêlés avec l'Empereur, ne voulût point s'attirer de nouveaux embarras; peut-être aussi que le Duc d'Aquitaine, plus modéré que le Pontife, ne s'acquitta point de sa commission, ou qu'il en retrancha ce qu'elle avoit de choquant.

Dans la suite Philippe ne donna que trop de sujet aux Evêques de gémir sur ses desordres, & de se servir de tout leur Pouvoir pour les arrêter & les punir. Après quinze ou seize ans de mariage, il se dégoûta de Berthe, fille de Florent Comte de Hollande; il se sépara d'elle sous prétexte de Parenté &

Pr

fit

éiion fur

d

is

C-

ds

é

n-

ne

on

té

ef-

es

r-

80

lie

té

ent

n-

ire

it,

luc

: le

à

fe

du

\$ &

e se

80

fit casser son mariage: Bertrade, Epouse de Foulques Rechin Comte d'Anjou, l'aiant aussi quitté sous le même prétexte, se jetta entre les bras de Philippe qui l'épousa solemnellement; ils étoient Parens, & tomboient tous deux dans l'inconvénient qu'ils disoient avoir voulu éviter, d'ailleurs le mariage de Bertrade n'avoit pas été dissous felon les formes canoniques, ainsi on avoit Droit de les regarder comme coupables d'Inceste & d'Adultère. L'Eglise, dit Mezerai, ne put dissimuler un Attentat, qui violoit toutes sortes de Loix; quelques bons Evêques, particuliérement Yves de Chartre, poursuivirent si chaudement cette Affaire, que Hugues, Légat du Pape, aiant assemblé un Concile à Autun, décerna Excommunication contre Philippe, dont pourtant l'effet fut suspendu jusqu'à l'année suivante.

Urbain second, chassé d'Italie par l'Empereur Henri quatrième de ce nom, qui avoit fait élire un autre Pape, se résugia en France; dès qu'il y sut, il assembla un Concile nombreux à Clermont en Auvergne: le Comte d'Anjou y porta ses plaintes, elles surent écoutées; le Roi Philippe &

Ber-

Be

no

CIT

aff l'H

ce

CC

lip

R

re

m

m

nu-

n-

me

ni-

ils

us

nt

a-

us

a-

u-E-

er

de

i-

i-

le

1-

(-

ıt

à

ır

e

-

y

X

leurs

Bertrade sa prétendue Epouse furent nommément excommuniés. Le Pape crut apparemment que ce n'étoit pas assez pour la correction de Philippe; l'Excommunication fut étendue à tous ceux qui l'appelleroient Roi & le reconnoîtroient pour Souverain tandis qu'il resteroit dans son Péché: ces Censures n'eurent point d'effet, Philippe continua d'être regardé comme Roi & d'en faire les fonctions; apparemment qu'on étoit revenu de la grande fraieur qu'avoient caufée les Excommunications, qu'on étoit persuadé qu'elles ne pouvoient rompre les liens de soumission & de fidélité qui attachent les Sujets au Souverain, enfin, qu'on rougissoit pour ses peres qui avoient eu la foiblesse d'abandonner Robert, sous prétexte qu'il étoit excommunié.

Le zèle des Croisades, qui commença à s'allumer dans ce Concile même où ces Excommunications avoient été prononcées, contribua sans doute beaucoup à empêcher les desordres qu'elles auroient naturellement causés; presque tous les Grands de l'Etat, la plus grande partie de la Noblesse, se consacra à cette pieuse Expédition: ils emmenerent avec eux ce qu'ils avoient de meilleurs Soldats, par-là Philippe se vit délivré de tous ceux qui auroient pu abuser de la fâcheuse situation où il se trouvoit. Cependant la terreur des Foudres de l'Eglise força ce Prince de se séparer de Bertrade; il la reprit quelque tems après, il fut frappé de nouveaux Anathêmes; enfin, dit Mezerai, il obtint la Dispense qu'il souhaitoit si ardemment : Foulques, Comte d'Anjou, se désista de ses oppositions; il fit même dans la Ville de Tours à son ancienne Epouse & à fon nouveau Mari, la réception la plus honnorable qui lui fut possible, & d'ailleurs les Enfans qui nâquirent de cette conjonction, ne furent point reputés bâtards. Ainsi parle Mezerai dans la Vie de Philippe; mais il dit presque le contraire dans la Vie de Berthe première Epouse de ce Prince, & dans ce qu'il appelle l'Eglise du onzième siécle: on ne peut attribuer ces contradictions qu'aux différens Mémoires dont il s'est servi, à l'impossibilité de les concilier, & au défaut de raisons solides pour préferer les uns aux autres.

Je ne sai si on me saura gré de faire observer ici, que dans ce Narré il se trouve bien des circonstances presque incroiables. Si le premier mariage de ce VI

s'il

de

lég

il e

Et

for

vio

do

men

qu

fo

pi d'

fc

16

(

i-

t.

-

S,

1-

1-

es

le

à

us

1-

te

â-

ie

n-

re

'il

on

ns

eft

r,

é-

re

le

ue

de

ce

ce Prince étoit nul, comment Louis VI. qui nâquit de ce mariage, parvint-il à la couronne sans aucune opposition? s'il ne l'étoit pas, pourquoi les Enfans de Bertrade furent-ils regardés comme légitimes? pourquoi ce Prince souffritil qu'on assemblat des Conciles dans ses Etats pour agir contre lui? comment souffrit-il que les Papes ébranlassent si violemment sa couronne, jusqu'à ordonner à ses Sujets de se soulever contre lui? pourquoi ne se réunissoit-il pas avec l'Empereur pour détruire, du moins pour resserrer cette autorité qui entreprenoit de les accabler? C'est ainsi que les Papes, enhardis par la foiblesse & le peu de concert des Princes, faisoient tous les jours de nouvelles Entreprises & assuroient leurs Usurpations: d'ailleurs les Comtes d'Anjou étoient fort puissans, & il s'en falloit bien que les Rois de France fussent aussi redoutables qu'ils le sont aujourd'hui, ils n'avoient ni la Normandie, ni la Champagne, ni l'Aquitaine, ni le Languedoc, ni la Provence, ni le Dauphiné, ni la Guienne; comment donc, & pourquoi le Comte d'Anjou borna-t-il à des plaintes le ressentiment de l'affront ignominieux qu'on lui faisoit? la justice de sa Cause

Cause n'auroit-elle pas déterminé la plûpart des Seigneurs à prendre son Parti?

Philippe étant mort, Louis son fils, qui déja depuis quelques années portoit le poids des Affaires, joignit le Titre de Roi aux fonctions de la Roiauté. Il se fit couronner à Orleans, non à Rheims, parce que le Clergé de cette Ville sans son agrément & contre sa volonté avoit élu pour Archevêque un certain Raoul, dont le Pape avoit confirmé l'Election; les Souverains prétendoient que leur agrément étoit nécessaire, les Papes prétendoient qu'il ne l'étoit pas: les premiers n'avoient déja que trop cédé, en souffrant que la confirmation des Papes fût regardée comme nécessaire, cette facilité les enhardit à prétendre que la leur étoit seule nécessaire, & que l'agrément ou le consentement du Prince ne l'étoit pas.

Ces Prétentions si différentes de nos Rois & des Papes auroient produit des Démêlés aussi viss que ceux d'Allemagne, si on les avoit soutenus avec autant de chaleur & d'opiniâtreté; mais on s'attaquoit & on se défendoit avec beaucoup de modération: les Papes ne vouloient pas avoir tant d'ennemis à la fois, & les Rois de France craignoient

d'éprou-

d'e

l'I

to

pu

les

au

te

ru

qu

fei fe

ne

gl

ag

qu

me

Q

pl

fes

in

CC

qu

D

vi

fp

nu

di

ti?

ls,

oit

re

11

ns,

ins

oit

ıl,

n;

ur

es

les

é,

les

re

ue

n-

OS

les

a-

u-

ais

ec

ne

la

nt

u-

d'éprouver les malheurs qui désoloient l'Empire & les Empereurs. Louis sur tout, qui avoit en vûe d'augmenter sa puissance par l'abbaissement des Seigneurs particuliers, devoit s'attacher les Ecclésiastiques; aussi se déclara-t-il au commencement de son Regne le Protecteur des Eglises, jusqu'à soutenir de rudes Guerres pour leurs intérêts: mais quand il eut à peu près exécuté son dessein, il changea de méthode, & voulut se remettre en possession des Droits qu'une Politique nécessaire lui avoit fait négliger; il se plaignit que les Evêques agissoient trop hautement avec luiqu'ils ne vouloient pas souffrir qu'il se mêlât le moins du monde de la nomination aux Benefices, & qu'ils refusoient de contribuer aux besoins de l'Etat. Quelques-uns craignant la suite de ces plaintes, se retirerent dans leurs Diocéses & exhorterent leurs Confreres à les imiter; le Roi choqué de cette crainte concertée, fit saisir le Temporel de quelques-uns, en exila d'autres de leurs Diocéses: ils eurent l'audace de se servir contre leur Souverain d'Armes spirituelles, mais le Pape Honorius annulla leurs Censures, apparemment indigné que ces Prélats, qu'il regardoit comcomme infiniment au-dessous de lui, eussent ôsé attaquer une Tête couronnée; Privilége qu'il croioit n'apparte-

nir qu'aux Evêques de Rome.

C'est sur le même principe qu'un de ses Prédécesseurs avoit cassé le mariage de Robert, qui n'avoit eu Dispense que des Evêques de son Roiaume, & qu'un autre, assez peu de tems après permit à Guillaume Duc de Normandie d'épouser Matilde, fille de Baudouin Comte de Flandres, sa Parente dans un dégré défendu. L'unique raison de cette différente conduite, c'est que Guillaume s'adressant à Rome, sembloit reconnoître la Souveraineté des Papes dans l'Eglise, & que Robert en s'adressant à ses Evêques, paroissoit la méconnoître & la combattre. C'est-là tout ce qui se passa sous ce Roi, qui puisse regarder l'Histoire du Droit public ecclésiastique François: s'il n'avoit pas souffert de plus grandes brêches dans les Regnes précédens, il n'auroit pas été presque anéanti comme il l'étoit alors.

Dès le huitième siécle, c'est-à-dire à peu près du tems de la Révolution arrivée en France qui mit Pepin sur le Trône, les Papes avoient trouvé moïen d'asfoiblir l'autorité des Métropolitains, en les

n

ma ch de

les

àp

mo voi n'é bit éle voi

rep nir qui qu' fan

mie fur Jug me tes

doi de dél

exi foû les assujettissant à recevoir le Pallium & à promettre de s'assujettir à l'Eglise Romaine: cette espèce de profession sut changée par Grégoire VII. en serment de sidélité.

1-

e-

de

ge

le

ın

à

é-

n-

é-

te

u-

n-

ins

à

8

fe

der

ti-

ert

nes

luc

e à

ri-

rô-

af-

en

les

Qu'il me soit permis de le dire, le Pallium n'étoit qu'une vaine céremonie qui n'augmentoit en rien le Pouvoir de ceux qui le recevoient; ce n'étoit qu'un piége, tendu à leur ambition, qui les dégradoit au lieu de les élever, qui les faisoit renoncer au Pouvoir indépendant & illimité attaché par Jesus-Christ à leur Caractère, pour le reprendre borné & dépendant, & le tenir de la grace & de la liberalité de celui, qui en qualité d'Evêque n'a rien de plus qu'eux quant au Caractère & à la puissance, qui en qualité d'Evêque du premier Siége, n'a qu'un Droit d'Inspection sur leur conduite & de Révision de leurs Jugemens en cas d'Appel, & cela seulement en certaines Causes plus importantes.

Je l'ai déja dit bien des fois, ils lui doivent du respect, de la déference, non de l'obéissance: pour le serment de sidélité, il est inconcevable qu'on l'ait exigé, bien plus encore qu'on s'y soit soûmis. Dès le tems dont je parle, ils Tome I.

s'étoient réfervés privativement à toutautre, le Droit de dissoudre le mariage spirituel qu'un Evêque contracte avec ion Eglise, & de lui donner la liberté d'en épouser une autre; ils prétendoient avoir seuls le Pouvoir d'ériger de nouveaux Evêchés; ils regardoient comme nulles la plûpart des Dispenses accordées par les Evêques: ils avoient étendu leur Jurisdiction en prenant connoissance de leur Election, en les obligeant d'attendre leur confirmation; bien plus, ils avoient presque anéanti les Conciles Provinciaux, en leur faifant perdre leur autorité par la cassation de leurs Jugemens, de sorte que ces Assemblées surent peu à peu regardées comme inutiles, ceux qui s'y étoient trouvés, aiant souvent le déplaisir de voir casser à Rome leur Sentence sans que leurs raisons eussent été ouies. Gregoire VII. établit même comme une Règle de Droit Commun, que nul ne fût si hardi que de condamner celui qui appelleroit au Saint Siège, & il recevoit toutes fortes d'Appels, même d'entre les Laiques. On fit de tems en tems quelques efforts pour conserver sa Dignité & sa liberté; mais, comme nous l'avons déja observé, manque de courage, de soutien, de

de c de p aux lorfe ne 1 leur verf res 1 vere Lég fire de S d'er foni la ] s'en les ces peu ians

> le g mer Sou entr

cet

pol

mên

de concert, on se laissa opprimer.

au.

spi-

ion

l'en

voir

aux

illes

par

lu-

de

ten-

ils

iles

leur

ige-

tu-

uti-

iant

Ro-

fons

éta-

roit

que

au

rtes

ues.

orts

rté;

ser-

en,

de

Après tout, les Papes ne firent point de plus grandes brêches aux Droits & aux Libertés de l'Eglise Gallicane, que lorsqu'ils introduisirent l'Opinion qu'on ne pouvoit assembler des Conciles sans leur autorité; & qu'après avoir fait diverses tentatives pour établir des Vicaires perpétuels dans les Gaules, ils trouverent moien d'y faire recevoir leurs Légats. D'abord, pour y réuffir, ils firent valoir certain Canon du Concile de Sardique, qui leur donnoit Pouvoir d'envoier dans les Provinces des personnes sûres pour revoir les Procès de la Déposition des Evêques quand on s'en plaignoit; après avoir accoûtumé les Prélats François à en souffrir dans ces circonstances, ils gagnerent peu à peu un autre point, ce fut d'en envoier sans qu'il y eût plainte ni Appel; enfin cet Usage étant établi, Alexandre trois posa pour Maxime, que le Pape doit avoir le gouvernement de toutes les Eglises.

Le Pouvoir de ces Légats étoit immense, ils ne cédoient le pas qu'aux Souverains couronnés, encore souvent entreprenoient-ils de leur faire la Loi, même en ce qui regardoit le Gouvernement de leurs Etats: ce n'étoient plus

Q 2

des

des prieres, des remontrances, des exhortations, des instructions de la part des Papes; ce n'étoient que des commandemens rigoureux, accompagnés & soutenus de foudroiantes menaces. De ces Légats, les uns avoient tout le Roiaume sous leur Jurisdiction, les autres une partie seulement; ils étoient fur tout redoutables aux Evêques, aiant le Pouvoir de les déposer, d'assembler des Conciles, d'y présider, de réserver aux Papes les décisions des Affaires à quoi les Evêques ne vouloient pas consentir, de lui envoier les Actes des Conciles pour qu'il en disposat à sa volonté; le seul suffrage de ces Légats l'emportoit sur ceux de tous les Evêques ensemble, de leur seule autorité ils jugeoient des Elections des Evêques, des Benefices, des Excommunications: tellement, que ces Assemblées, autrefois si utiles & si souveraines pour la Discipline, dépouillées de leur Pouvoir, étoient, à parler exactement, des Conseils pour autoriser les volontés de la Cour de Rome plûtôt que des Conciles libres & légitimes.

Outre que l'Eglise de France étoit avilie & opprimée par le trop grand Pouvoir des Légats, elle étoit encore

ap-

app

orc

vin

fou

leu

ho

Po

res

l'ir

cô

for

O

m

CO

ce

qu

VO

qu

VC

à

fo

VC

to

lu

ta

ćt

appauvrie par leur avidité: les Papes ordonnerent que les Evêques des Provinces où s'étendoit leur Légation, fourniroient à leur subsistance pendant leur séjour, & qu'ils seroient traités honorablement à leur passage; leur Pouvoir sans bornes, la quantité d'Affaires qui leur passoient par les mains, l'intérêt qu'on avoit de les avoir de son côté, tout cela étoit pour eux une source féconde de Biens & de Richesses. On briguoit ces Emplois avec empressement; les Papes les donnoient pour récompense à leurs créatures: en un mot ces desordres, ces abus ont été si loin, que les Princes de concert n'ent plus voulu recevoir de Légats; il a fallu que les Papes se soient contentés d'envoier des Nonces, qui ne sont guères à charge au Public, dont les Fonctions sont sans beaucoup d'éclat & les Pouvoirs assez bornés.

Au commencement de l'onzième Siécle, les Papes en étoient au point d'élevation que nous venons de marquer; tout plioit sous leur autorité: ils voulurent pourtant s'élever encore davantage. Les Empereurs depuis long-tems étoient en possession de donner l'Investiture des Evêchés, par l'Anneau & le

Q 3

étoit ap-

part oms & De

t le auient

iant bler rver

es à con-

des VOgats

Evêorité

ucs, ons:

utreir la

Pouent, ntés

des

rand core Bâton pastoral, & d'exiger le serment de sidélité; l'Histoire ecclésiastique le prouve par une infinité de Faits: ils prétendoient encore avoir le même Droit sur le Pape, & il est certain qu'ils l'ont exercé bien des sois, & que le Pape consideré comme Pape, n'a aucun Titre qui le tire de la dépendance de son Souverain, & qui puisse l'autoriser à lui resuser les marques de reconnoissance qu'il a Droit d'exiger de lui. Ce sujet est si lié avec celui que nous traitons, que nous ne pouvons nous dispenser d'y faire une attention particulière.

## TROISIEME

## DISSERTATION

DU

Droit des Souverains par rapport à l'Investiture des Evêchés & Abbaïes.

L'Episcopat peut être consideré sous des rapports bien différens: si on le regarde dans l'Etablissement que Jesus-Christ en a fait, il n'a rien que de spirituel; il consiste dans la puissance de

de l'puil jug en craifibl n'et l'or eu qu' vei niè

do co pli R &

n'a

ma

de le pi de ce

P P G

ment

ue le

pré-

Proit

l'ont

Pape

itre

fon

à lui

ance

ujet

ns,

nser

us

on e-

de

ce

de

de lier, de délier, de transmettre cette puissance, d'en faire part à ceux qu'ils jugeront en état de les aider, & qu'ils en ont rendu capables, en les consacrant aux saints Ministères. Il est visible que cette puissance en elle-même n'est point du ressort du Souverain, & l'on peut assurer que jamais il n'y en a eu d'assez déraisonnables pour penser qu'ils pouvoient la conferer; ainsi l'Investiture des Evêchés, de quelque manière que les Souverains l'aient donnée, n'a jamais été dans leur intention une marque qu'ils contribuassent en rien à donner cette puissance spirituelle.

Mais si on considére l'Episcopat comme une Dignité & une place des plus importantes de l'Etat, à cause du Rang & du Pouvoir qui y sont attachés, & des grandes Possessions dont la piété des Souverains & des peuples a enrichi les Evêchés, jusqu'à les égaler aux plus puissans Seigneurs & les mettre en état de lever & d'entretenir des Armées, on comprendra facilement de quelle importance il est pour un Prince, que ces places éminentes ne soient pas remplies sans son consentement, que ceux qui doivent les occuper, lui donnent des assurances de leur fidélité, & qu'ils re-Q 4 conconnoissent la dépendance où ils sont à son égard, du moins par rapport aux Fiess que la piété de ses Prédécesseurs a attachés à leurs Siéges: penser autrement, c'est faire de la Religion de Jesus-Christ une Religion odieuse aux Souverains, & dont les Ministres affectent une indépendance qui doit leur être intolérable.

Le Caractère Episcopal, quelque sublime qu'il puisse être, n'ôte point la qualité de Sujet, & n'exempte point des devoirs qui y sont attachés: or en quoi les Evêques seront-ils Sujets, s'ils ne sont plus justiciables du Souverain, si indépendamment de lui ils reçoivent & exercent leur puissance spirituelle & temporelle? n'y auroit-il pas dans un Etat autant de Souverains qu'il y a d'Evêques? Mais le desordre seroit bien plus grand & plus intolérable, si un d'entre eux avoit sur les autres cette Souveraineté qu'ils refuseroient de reconnoître dans le Souverain dont ils font nés Sujets; cette multitude de Sujets, respectables par leur double puissance, qu'il auroit dans tous les Etats, ne le rendroit-elle pas le plus puissant de tous les Princes? ne le mettroit-elle pas en situation de les dominer, de leur impofer ser de il le & de étrar

font fone Ch Chi mo dan uni l'ê eff les qu les CC re

ser des Loix, d'allumer chez eux, quand il le voudroit, le feu de la Division, & de leur susciter une soule d'Ennemis

étrangers?

nt à

aux

rs a tre-

Je-

aux fec-

r ê-

fu-

t la

oint

en

s'ils

in;

rent

un'E-

ien

un

ette

reils

Su-

an-

ous

en

pofer

Ce Système est tout à la fois si déraisonnable & si opposé aux Maximes fondamentales de la Religion de Jesus-Christ, qu'on ne conçoit pas que des Chrétiens aient pu l'imaginer, bien moins encore qu'on ait pensé à l'établir dans la pratique, & qu'il n'ait pas été universellement rejetté comme il devoit l'être: l'humilité, la modestie sont si essentielles au Christianisme, que dans les commencemens on a douté, quoique mal à propos, si les Empereurs & les Rois pouvoient devenir Chrétiens; comment donc a-t-on pu voir fans horreur que des Evêques, encore plus obligés que les autres à la pratique de ces Vertus, aient prétendu se faire Souverains des Souverains, & leur aient disputé, aient usurpé sur eux des Droits essentiels à la Souveraineté? Certainement cene sont pas-là les conditions auxquelles le Christianisme a été reçu : jamais les Princes ne l'auroient souffert, si on les avoit proposées.

Etablissons donc pour Principe incontestable, selon les Maximes de la

Q5 Re-

Religion & les lumières de la Raison, que les Evêques, du moins pour leur puissance temporelle, dépendent du Souverain, qu'ils doivent donner de cette dépendance les marques établies, ou que le Souverain pourroit exiger; que comme leur fidélité lui importe extrêmement, il peut aussi exiger d'eux des assurances particulières, telles qu'il en exige de ses autres Sujets à qui il confie quelque Charge, quelque Emploi distingué. Je dis que les Evêques dépendent du Souverain, du moins pour leur puissance temporelle; car quelque surnaturelle que puisse être leur puissance spirituelle, comme elle leur donne une très grande autorité, il convient absolument que ceux qui la recevront, soient de caractère à n'en point abuser, qu'ils la lui doivent en quelque forte & qu'elle ne puisse leur être conferée sans son consentement. Cela pourroit-il être, si quelque Evêque en particulier conferoit de plein Droit cette Dignité, si le Prince ne choisissoit pas ceux de ses Sujets qu'il en croiroit capables, s'ils ne confirmoient pas le choix que d'autres en auroient fait?

Au reste tout ceci seroit vrai, quand même les Evêques ne seroient considérables de les av pe

tai été l'H to

pr tô ve for la

ral dan pan cro leu

pui s'éi acc ma

la ( hau

ce.

pas

ur

du

de

r;

te

ux

l'il

il

loi

lé-

ur

ue

n-

ne

ent

nt,

er,

&

ins

ê-

ier

é,

[es

ils

ıu-

ind

dé-

oles

rables que par leur puissance spirituelle: quel surcroit de vérité, si on peut user de cette expression, n'ajoute donc pas leur puissance temporelle, qui réunie avec leur divin Caractère, en fait les personnes les plus puissantes de l'Etat? Les Souverains ont joui de ces Droits tandis que les Evêques de Rome ont été Sujets de quelqu'un d'entre eux; l'Histoire de l'Eglise Romaine, l'Histoire de chaque Nation en fournit des preuves indubitables: mais presqu'aussitôt que ces Evêques sont devenus Souverains d'un Etat assez puissant, ils se sont servis contre leurs Bienfaiteurs de la puissance qu'ils tenoient de leur liberalité, ils ont cru devoir les troubler dans leur possession, pour s'attribuer une partie de leurs Droits; il vaut mieux croire qu'ils pensoient que ces Droits leur appartenoient, & que plus leur puissance croîtroit plus aussi l'Eglise s'étendroit & s'affermiroit, que de les accuser d'avoir fait ces Entreprises malgré la persuasion de leur injustice.

Ce fut Gregoire sept qui commença la Querelle, & la soutint avec toute la hauteur possible. Les Princes n'avoient pas tous la même manière d'exercer leurs

ma

il 1

tio

qu

qu

ne

fie

CC

CE

de

P

P

C

r

n

n

r

leurs Droits: les Rois de France nommoient quelquefois; mais d'ordinaire ils laissoient aux Eglises la liberté de choisir leur Pasteur, sauf leur Droit d'exclusion & de recommandation, & toujours ils exigeoient des sermens de fidélité: les Empereurs nommoient aussi quelquesois, ils veilloient sur les Elections, les confirmoient, les annulloient, se faisoient prêter le serment de fidélité; à tout cela ils ajoutoient une espéce d'Investiture, par la tradition du Bâton pastoral en la main de celui qu'ils avoient nommé, ou à l'Election duquel ils avoient consenti. Cette espéce d'Investiture déplut donc à Gregoire sept: toutefois elle étoit en usage depuis long-tems; Saint Henri Empereur, premier de ce nom, n'eut aucun scrupule d'en user, il suivoit en cela les Exemples que ses Prédécesseurs lui avoient laissés, & cette pratique, qu'on a traitée de sacrilége, n'a point empêché qu'il n'ait été mis au nombre des Saints: d'ailleurs la puissance spirituelle, en quoi consiste l'Episcopat, n'est point tellement attachée à la Crosse ou au Bâton pastoral, que celui qui donne l'un, soit censé donner l'autre. Le Bâton pastoral est, si l'on veut, le figne, la marm-

ire

de

oit

de

ent

les

ul-

de

inc

ion

lui

ion

oé-

ire

de-

pe-

un

les

2-

on

e-

des

el-

eft

ou

ine

on

ar-

marque de la puissance spirituelle, mais il ne la donne pas, c'est la Consécration qui imprime le céleste Caractère à quoi elle est attachée; par conséquent, quelque que soit la main, sacrée ou profane, qui donne ce Bâton pastoral, il signifie qu'on a reçu cette puissance ou qu'on peut la recevoir & l'exercer: & si un Souverain a Droit de donner son consentement pour qu'on puisse exercer cette puissance spirituelle sur une partie de ses peuples, pourquoi ne pourra-t-il pas se servir du signe de cette puissance pour exprimer son consentement; & certes les Rois de France qui n'avoient pas cet Usage, n'avoient pas moins de Pouvoir sur les Evêques de leurs Etats que les Empereurs.

Le Pontife qui s'éleva contre cette Coûtume, étoit trop éclairé pour ne pas voir qu'en soi-même elle n'avoit rien de criminel: ainsi c'étoit au Droit même qu'il en vouloit, en attaquant la manière dont on l'exerçoit. Il auroit pu faire la même Querelle à la France, mais quantité de raisons le déterminèrent à n'attaquer que l'Empire: il falloit un resuge en cas de besoin, la Cour de Rome n'avoit rien à démêler pour la Domination avec la Cour de France,

au lieu que les Empereurs, fort puissans en Italie, tendoient toujours à relever leur Trône Imperial dans la Ville de Rome; la France étoit plus unie, & moins disposée à se séparer d'intérêt d'avec son Souverain que l'Allemagne; on craignoit moins la France, qui n'avoit point de Prétention sur les autres Etats, & l'on étoit peu intéressé à son abbaissement; enfin, l'on n'avoit point de Prétention directe sur la France, comme onen avoit sur l'Empire, qu'on vouloit s'attribuer, dont au moins on croioit avoir Droit de disposer. Je ne puis m'empêcher de transcrire ici la Réflexion de Mezerai: peut-être estelle fausse; mais assurément elle ne manque point de Probabilité.

Les Papes, dit-il, avoient pour prétexte, d'ôter aux Empereurs l'Investiture des Benefices, comme une chose injuste & sacrilége; mais leur vrai motif étoit le désir de l'Empire Romain, & d'affervir tous les Princes sous la puissance Pontificale: ce qui paroissoit fort aisé, d'autant que toute l'Europe étant partagée en cent & cent Dominations, il n'y avoit que des Princes fort foibles; si bien que la plûpart d'entre eux, ou par dévotion ou pour éviter la Souve-

raineté

& 1 & 1 se f fuit pol ďu fen des pro tur qua Sid ran

rair

ob ge re, me d'a de

fou

ces pla fit

joi

raineté des plus grands, se soumettoient, & même se dévouoient au Saint Siége, & lui pasoient Tribut, de sorte que s'il se sût trouvé quatre ou cinq Papes de suite qui eussent eu assez d'habileté pour couvrir ce grand dessein au moins d'une Sainteté apparente, & qui eussent sû bien à propos prendre la désense des peuples contre les Oppresseurs, ils se sussent suite suit

rel aussi bien qu'au Spirituel.

er

es

n

it

,

n

n

ie

la

le

1-

1-

if

rt

ıt

3;

u

e-

tć

Gregoire, déterminé par ces motifs & par ces raisons à attaquer l'Empire, profita en habile-homme des conjonctures qui lui étoient favorables; Henri, quatrième de ce nom, occupoit alors le Siége Impérial : ses cruautés, fa tyrannie l'avoient rendu odieux à ses peuples, sur tout aux Ecclésiastiques, qui fous fon Gouvernement ne pouvoient obtenir des Benefices qu'à force d'argent; car ce Prince extrêmement avare, en faisoit un honteux trafic. Comme les Papes étoient alors en possession d'avertir les Princes de leurs desordres, de les reprendre, de les menacer, de joindre même les effets aux menaces, ces peuples malheureux porterent leurs plaintes à Gregoire: il les reçut, les ht accompagner d'informations juridiques ques & revêtir de toutes les Formalités nécessaires; en un mot il sit un Procès en forme, dont il se déclara le Juge. En cette qualité, il sit citer ce Prince à son Tribunal, le sit sommer de venir répondre aux Griess proposés contre lui.

Henri, comme on peut penser, n'eut garde de reconnoître ce Tribunal, il refusa hautement de s'y soumettre, & arma puissamment pour empêcher l'exécution du Jugement qui lui étoit facile de prévoir. Le Pape, qui s'y étoit attendu, continua & hâta les Procedures, il déclara ce Prince atteint & convaincu des crimes dont on l'avoit accusé: en conséquence il l'excommunia, prononça qu'il étoit déchu de l'Empire, dispensa ses Sujets du serment de fidélité qu'ils lui avoient fait, lui défendit en particulier de se mêler en aucune façon du gouvernement des Eglises, déclara intrus, excommuniés, incapables à l'avenir de toutes Charges & Dignités ecclésiastiques ceux qui recevroient de lui quelque Benefice; au même tems il condamna les Investitures comme un abus sacrilége, il ordonna les Elections, & se mettant à la place du Souverain qu'il dépouilloit, il établit que ces

la co il ré genc l'exé prati ce fu par l fang caufa que fage la Pl s'effe tice

ces ]

res.
L
res de
Que
prou
ce fi
pifce
ce h
ne le
ne pou

ités

ocès

uge.

ince

enir

ntre

'eut

, il

, &

exé-

acile

t at-

ires,

incu

: en

nondif-

élité

t en

Con

clara

es à

nités.

it de

ns il

lec-

Sou-

que

ces

ces Elections seroient sans effet jusqu'à la confirmation du Saint Siége; enfin il répandit à pleines mains des Indulgences sur ceux qui contribueroient à l'exécution de son Jugement & à la pratique de ses Réglemens. Cette Sentence fut soutenue & attaquée par le fér & par le feu : elle coûta des torrens de fang à l'Allemagne & à l'Italie, & causa sans comparaison plus de desordre que n'auroit jamais pu en produire l'ufage des Investitures. Elle le fut aussi par la Plume; les Ecrivains des deux Partis s'efforçant d'en montrer les uns l'injustice, les autres l'équité. Je ne m'arrêterai qu'à ce qui regarde les Investitu-

Les Partisans du Pape n'avoient guères de raisons solides pour attaquer les Investitures; manquant de lumières & de méthode, ils embrouilloient la Question plûtôt que de l'éclaircir: ils prouvoient fort au long que la puissance spirituelle, qui est l'essence de l'Episcopat, n'est l'essence de l'Episcopat, n'est l'essence que personne ne leur contestoit; ils s'opiniâtroient à ne point distinguer la communication de cette puissance, de l'usage qu'on en pouvoit faire, ils vouloient malgré les Tome I.

protestations & les explications des Princes, qu'en donnant leur consentement pour la réception & l'exercice de cette puissance, ils prétendissent la communiquer; ils affectoient de ne point comprendre que la crosse & l'Anneau n'étoient pas de leur nature & par l'institution de Jesus-Christ la matière du Sacrement de l'Ordre, par rapport aux Evêques, & qu'ils pouvoient également signifier cette puilsance reçue par le seul Ministère eccléfiastique, & la permission d'user de cette puissance, donnée par l'Autorité laïque. Les Décretales étoient leur fort, ils en citoient une foule de passages, dont ils prétendoient accabler leurs Adversaires; sans faire réflexion que la plûpart de ces Piéces étoient supposées, & qu'étant émanées des Papes, elles ne pouvoient être décisives en leur faveur.

Ces Ecrivains raisonnoient mieux & avec plus d'apparence de vérité, quand ils parloient des Elections, de leur ancienneté, de leur liberté, quand ils les exaltoient comme le moien le plus sûr de donner de bons Sujets à l'Eglise: mais ils se trompoient eux-mêmes ou vouloient tromper, quand ils assuroient que toute autre manière de remplir les

Digni-

voi la uni pe iou les ind

Dig

par gra no

pro

qu

for

l'E Di fes pe lec éta

va de ét pe

qu

des

de

la

ne

80

ure

par

ou-

uil-

clé-

ette

ue.

s en

t ils

res:

de

ı'é-

ou-

8

and

an-

fûr

fe:

ou

les

ni-

Dignités ecclésiastiques étoit abusive & criminelle; que les Suverains n'y devoient intervenir en aucune façon; que la validité de ces Elections dépendoit uniquement de la confirmation du Pape, à qui ils attribuoient un Pouvoir souverain & monarchique, direct sur les Biens & sur les Dignités de l'Eglise, indirect sur tout le reste. Il est pourtant vrai que l'Utage des Elections est fort ancien dans l'Eglise, qu'elles doivent être libres, & que souvent la capacité, le merite y emportent le plus grand nombre des suffrages. Examinons tout ceci en particulier.

D'abord, l'antiquité es Elections

prouve invinciblement qu'aucun Evêque ne prétendoit être Souverain de l'Eglise en général & ne s'arrogeoit le Droit de donner des Pasteurs aux Eglises particulières. Personne n'aiant personne ne s'attribuant ce Droit, l'Election devint nécessaire, parce qu'elle étoit le seul moien de remplir les Siéges vacants: ainsi dans ces premiers tems de l'Eglise naissante, quand un Evêque étoit mort, son Eglise, c'est-à-dire le petit nombre des Fidèles qui la composoient, clercs ou laiques, choisissoient quelqu'un ou du Clergé ou du Peuple pour R 2

pour remplir sa place. Un Laique pouvoit donc donner sa voix pour l'Election d'un Evêque; comment donc dans la suite des tems a-t-on prétendu avec tant de fracas, que ce qui avoit été autrefois permis aux derniers du peuple devoit être défendu aux Souverains? car après tout, le consentement du Prince à une Election, de quelque manière qu'il le donne, n'est que son suffrage, qui doit avoir d'autant plus de poids, qu'il y est plus intéressé. Qu'on fasse attention à ceci, on verra que ce n'est pas précisément au suffrage du Prince qu'on en a voulu, mais à sa préponderance, qu'on me pardonne ce mot; étant plus aisé en un sens, de lui ôter le Droit de suffrage, que de faire perdre à son suffrage la supériorité de poids, qui lui est essentielle.

Cette forme d'Election où le Clergé & le Peuple avoient également Droit de fuffrage, dura affez long-tems; mais les progrés du Christianisme aiant fort multiplié le Clergé & les simples Fidèles, d'ailleurs la première ferveur s'étant rallentie, la Division se mit entre eux : de sorte que pour empêcher les Emotions, car le peuple veut toujours

avec

ave

la ]

rég

leca

dar

les

aux

vin

les

ch

for

la

fur

dre

ÇO

qu

ma

So

pr

pe

fer

de

T

m

ic

nc

du

oit

du

e-

te-

de

cft

lu-

tć-

on

au u,

me

en

ge,

rgć

de

nais

ort

dè-

s'é-

tre

les

urs

vec

avec violence & avec emportement ce qu'on lui a persuadé qu'il doit vouloir, la Puissance ecclésiastique & séculière réglerent de concert que le Droit d'Election résideroit dans le Clergé seul; dans la suite des tems, à peu près pour les mêmes raisons, ce Droit sut restraint aux Chanoines des églises cathédrales. L'Election n'est donc pas de Droit divin; la nécessité l'a d'abord introduite, les abus ont contraint d'y faire divers changemens: pourquoi les mêmes raisons n'auroient-elles pas pu autoriser à la supprimer, comme elle est en esset supprimée dans plusieurs Etats?

Ce qu'on dit de la liberté des Elections, ne peut pas, ne doit pas s'entendre d'une liberté absolue & indépendante: cette espéce de liberté ne peut convenir qu'à une Assemblée dans laquelle réside la souveraine puissance; mais si l'Assemblée est dépendante d'un Souverain, les Résolutions qu'elle peut prendre, doivent aussi en dépendre, & ne peuvent être exécutées que de son consentement, sur tout si elles ont pour objet des matières mixtes, c'est-à-dire où le Temporel & le Spirituel sont tellement mêlés, que l'un soit une suite de l'autre.

Ce qu'on ajoute, que l'élection R 3 tom-

tombe ordinairement fur les meilleurs Sujets, est vrai comme il est vrai que les Charges soient toujours do nées aux plus dignes dans les Etats où ces Affaires se terminent à la piuralité des voix: n'y a-t-il point de Brigue les promesses, les menaces, les Préfens, les caresses n'ont-ils aucun pouvoir?

Ce qu'on ajoutoit de la Souveraineté directe & indirecte du Pape, se resute assez de soi-même, sans qu'on prenne la

peine de le faire.

Les Ecrivains du Parti de l'Empereur, établissoient assez bien son Droit. mais les Décretales les embarrassoient extrêmement; ils se crurent obligés de dire que le Droit des Investitures avoit été accordé par les Papes à Charlemagne & à ses Successeurs : c'est ce que Henri cinq fit dire au Pape Paschal à Troie, où il étoit à la tête d'un Concile; en quoi ce Prince affoiblissoit sa Cause loin de la fortifier, car celui qui a donné un Privilége ; peut l'ôter pour de bonnes raisons; d'ailleurs, reconnoître cette Concession des Papes, c'étoit reconnoître leur Souveraineté sur l'Eglise, au lieu qu'ils devoient uniquement s'attacher à soutenir que leur Droit sur les Evêques de leurs Etats &

fur

fur

qua

Pu

mo

tur

ne

ne

pa

au:

en I'I

té

tic

rif

qu

bl

qu

fu ef

m T

10 d'

te

sur leur élection, étoit essentiel à leur qualité de Souverain, & qu'aucune Puissance ne pouvoit le leur ôter, bien

moins encore se l'approprier.

eil-

eit

urs

tats

ira-

Bri-

ré-

oir?

ieté

fute

e la

pe-

oit,

ient

s de

voit

ma-

que

al à

on-

it sa

qui

our

con-

c'é-

fur

uni-

leur

s &

fur

Il faut pourtant avouer que l'Investiture, si on prend ce mot à la rigueur, ne peut convenir ni aux Evêques, qui ne tiennent leur puissance que de Dieu par l'institution de Jesus-Christ, ni aux Princes, dont cette puissance est entiérement indépendante : recevoir l'Investiture d'une Terre, d'une Comté par exemple, c'est reconnoître qu'on tient du Souverain la puissance, la jurisdiction attachée à cette Terre, & qu'on lui est personnellement responsable de l'usage de cette puissance, & qu'en certains cas il peut l'ôter, en suspendre l'exercice; reconnoissance, qui est ordinairement accompagnée de marques sensibles de dépendance, de Tribut ou redevance, & toujours de ressort au Tribunal du Souverain en cas d'Appel & pour des Affaires importantes: donner l'Investiture, c'est déclarer qu'on est la source du Pouvoir qu'on communique, & qu'on est en Droit de le reprendre, si les conditions auxquelles on l'a donné, ne sont point obfervées.

R 4

Il est visible qu'aucun Prince, fût-il le maître du Monde, ne peut se regarder comme la source du Pouvoir Episcopal & penser que ce Pouvoir soit un démembrement du sien, dont il puisse jamais se remettre en possession; il n'est pas non plus d'Evêque qui pût souscrire à ces Prétentions: ainsi, à la rigueur, l'Investiture d'un Evêché ne peut ni se donner ni se recevoir. Le Pape prétendroit en vain qu'on peut la reccvoir de lui, & qu'il peut la donner; car il n'est point la source du pouvoir Episcopal: & quelque crime que puisse commettre un Evêque, il n'a pas Droit de réunir un Evêché à sa Thiare, comme un Souverain a Droit de réunir un Duché, une Comté, à sa Couronne.

Mais pourquoi avoir pris ce terme à la rigueur? ceux qui s'en servoient déclarant qu'ils ne l'entendoient pas de la forte, & qu'ils n'avoient point d'autre Prétention que d'exprimer sensiblement la dépendance des Evêques par rapport au Temporel, & le besoin qu'ils avoient du consentement du Prince pour recevoir le Caractère qui les mettoit en état d'exercer sur ses Sujets la puissance spirituelle, qu'ils ne tenoient que de Dieu,

fpo

tra

tor

cet Er

qu

for ils

qu

10 D

ta fo

m

CC

-il

ir-

if-

un

ffe

est

ri-

ri-

eut

pe

cc-

car

if-

ffe

oit

m-

nir

n-

e à

lé-

· la

tre

ent

ort

ent

ce-

tat

pi-

eu,

&

& de l'usage de laquelle ils n'étoient responsables qu'à leurs Confreres. Si la tradition de l'Anneau & du Bâton pastoral, étoient un sujet de scandale parce que l'Eglise s'en sert pour signifier cette puissance spirituelle, pourquoi les Empereurs n'y renoncerent-ils pas? quelle diminution leur Pouvoir eut-il souffert, si comme les Rois de France. ils s'étoient bornés à exiger des Evêques le serment de fidélité, & à ne point souffrir que personne fût élevé à cette Dignité sans leur consentement? certainement, s'ils s'étoient conduits de la forte, ils auroient furieusement dérangé les projets ambitieux de la Cour Romaine.

Les suites de ces Démêlés sont si connues, que je ne dois pas en parler : j'observerai seulement pour finir cette Disserverai seulement tort d'attaquer le fonds en attaquant la forme, que les Empereurs eurent encore plus grand tort de risquer le fonds en désendant la forme; & qu'il en sut de ce Procès, comme il en est de plusieurs autres où la forme emporte le fonds. Je ne crois pas qu'on trouve mauvais que je réduite ce sujet à quelques Propositions distinctes.

RS

Pre-

Premiérement. L'Election n'est pas l'unique voie permise de remplir les E. vêchés; elle n'est pas même la plus sûre pour les remplir de bons Sujets: jamais les Evêchés d'Allemagne n'ont été plus dignement occupés, que du tems de Saint Henri Empereur; il les donnoit cependant, ou ce qui revient au même, il étoit le maître des Elections. C'est la Réflexion de l'Abbé Fleuri \*.

Secondement. Si les Elections sont établies, il faut que le Souverain y intervienne, qu'il ait au moins Droit de suffrage, & que personne ne puisse remplir ces places importantes fans son contentement.

Troisiémement. Il importe peu de quelle manière ce consentement soit exprimé: la tradition de l'Anneau & du Bâton pastoral n'avoit rien de mauvais & de criminel en elle-même, ni qui méritat qu'on fit tant d'éclats pour l'abolir.

Quatriémement. Le Pape par luimême n'a pas Droit de conferer les Evêchés, il n'a ce Droit ni par rapport au Spirituel, ni par rapport au Temporel.

Cin-

CO

en

qu

ch

re

pl

po

fi

V

qu

fe

F

pi

pa

ď

pi

ti

qu

ni

de

T

<sup>\*</sup> Hist. ecclés. au commencement du liv. 59.

Cinquiemement. S'il a Droit de confirmer les Elections, il n'affoiblit en rien celui du Prince.

Sixiémement. L'espéce de Tribut qu'il tire des Abbaies, des Evêchés, à chaque mutation, ne doit point être regardé comme un Droit féodal, mais plûtôt comme une Concession faite

pour le bien de la paix.

Das

Eû-

ja-

ont

du les

ent

ecbé

ont in-

de iffe

on

de

du

au-

ni

our

ui-

les

ap-

au

in-

59.

Septiémement. Il seroit peut-être vrai de dire que la Collation des Benefices est mieux entre les mains du Souverain qu'entre les mains de tout autre; qu'il est particuliérement intéressé que ses peuples soient unis dans la même Foi, qu'ils soient entretenus dans la piété, dans l'amour de la paix; qu'à parler en général, la Brigue à moins d'accès auprès de lui que dans un Chapirre ou dans une Communauté.

Huitiémement. Que la préconisation qu'on fait à Rome, que les Bulles qui en viennent, sont une marque d'union avec ce Siége, non une preuve de sa Domination universelle sur le Temporel & fur le Spirituel de l'Eglise, qui oblige de reconnoître que c'est de la Grace qu'on tient un Evêché, une

Abbaie.

Neuviémement enfin, que tous ces UfaUsages établis, pourroient se changer sans altérer la constitution essentielle de l'Eglise & de son gouvernement.

Le succès des Papes dans la Querelle qui a donné lieu à la Dissertation que je viens de faire, augmenta leur autorité: ils la porterent si haut, que peu à peu d'elle même & de son propre poids, comme c'est le sort des choses humaines, elle s'est affoiblie & bornée comme nous la voions aujourd'hui; aussi dissérente de ce qu'elle étoit dans le douzième & dans le treizième siècle, que de ce qu'elle avoit été dans ses commencemens. C'est ce qu'on verra dans la suite de cet Ouvrage.



## HISTOIRE

DU

er de

le

ue ri-

à ls,

nffi le

les

ra

## DROIT PUBLIC ECCLESIASTIQUE

FRANÇOIS.

## LIVRE II.

Depuis Louis VI. jusqu'à Philippe le Bel.

> Ouis six mourut peu de tems après avoir fait couronner son Fils, nommé Louis comme lui: la Céremonie se sit à Rheims par le Pape Innocent trois,

qui s'étant réfugié en France, tenoit un Concile en cette Ville; le Roi entra dans l'Assemblée, baisa les pieds du Pape & s'assit ensuite à ses côtés. C'est la première sois que notre Histoire sasse mention de cette marque de respect de

nos

nos Rois pour les Papes; elle s'est depuis changée en coûtume & en obligation, de lorte qu'ils s'expoleroient piûtôt à tout perdre que de souffrir qu'on y dérogeât. On a beaucoup crié contre cette céremonie; j'avoue qu'on auroit peut-être mieux fait de ne la pas introduire, de ne point s'y soumettre, de ne pas souffrir que ce qui s'étoit fait par une piété excessive, se changeat en Loi: mais l'équité m'oblige d'observer, que ce qui se fait par esprit de Religion, à moins que ce ne soit une peine que la Religion inflige, ne deshonnore, ni ne dégrade; l'honneur qu'on rend aux Ecclésiastiques est sans contéquence par rapport aux autres personnes, c'est ce que dit un jour le fameux Prince de Condé à un Curé ou à un Religieux qui refusoit de passer devant lui, Passez, passez, lui dit ce Prince, vous êtes sans conséquence.

Innocent trois, par déference alla le lendemain avec tous les Prélats prendre le jeune Prince dans l'Abbaie de Saint Remi où il étoit logé, & le conduisit solemnellement dans la grande Eglise,

où se fit la Céremonie du Sacre.

Dans les premières années de Louis sept, il se forma deux nouveaux Roiau-

mes,

ga

aia

de

pr

pe

fo

D

CC

In

cr

&

aff

feu dra

ter

de

de

rai

& En

loi

fir

Pri

po dés

qui

tro

e=

a-

û-

on

n-

u-

as

e,

ait

en

er,

li-

ne

re,

nd

ce

est

de

ux

23

ans

le

dre

int

isit

se,

uis

au-

es,

mes, celui de Sicile & celui de Portugal; les Comtes & les Ducs de ce Païs aiant obtenu d'Innocent trois le Titre de Roi. J'avoue que je ne puis comprendre pourquoi on s'addressoit au Pape pour obtenir ce Titre, ni sur quoi fondé les Papes prétendoient avoir Droit de l'accorder, encore moins comment les Souverains souffroient ces Innovations: jamais Saint Pierre n'a cru avoir Droit d'ériger des Roiaumes; & si les Papes ont ce Droit, ils ne l'ont assurément pas en qualité de ses Succesfeurs. Qu'on cherche tant qu'on voudra, le seul titre coloré de leur Prétention, c'est leur prétendue qualité de successeurs aux Droits du Peuple & de l'Empire Romain: c'est aux Souverains à voir si cette succession est réelle & légitime, & à s'opposer à toutes les Entreprises qui pourroient la faire valoir, en mettre en possession & la confirmer.

Je ne crois pas non plus, que les Princes qui s'addressoient aux Papes pour se faire Rois, sussent bien persuadés qu'ils eussent Droit de faire ce qu'ils souhaitoient; mais ils leur démandoient cette grace, parce qu'on les trouvoit toujours prêts à soutenir les

Pré-

Prétentions qui appuioient les leurs & qu'ils étoient en possession de tout ôser, sans qu'aucun Souverain pensât à s'y opposer: d'ailleurs la Hongrie; qui depuis cent trente six ans jouissoit du titre de Roiaume, qui lui avoit été accordé par Silvestre second, sembloit justifier leur demande, & prouver, si non le Droit, du moins la validité de la Concession. Mezerai en apporte raifon: Ceux qui le vouloient acquerir (le titre de Roi), aimoient mieux le prendre de la main du Pape que de celle de l'Empereur ou de quelqu'autre Souverain, dont la supériorité leur eût été plus pesante & moins aisée à secouer.

Au reste ces Concessions étoient toujours accompagnées de quelques marques de subjection & de dépendance : l'Histoire de Pologne fournit un Exemple mémorable de l'attention singulière des Papes à prositer de toutes les occasions qui se présentoient d'augmenter leur puissance. Après la mort de Micissa Roi de Pologne, arrivée en mille trente quatre, il y eut sept ans d'Anarchie; les Grands & le peuple s'en ennuierent, & convinrent d'élever sur le Trône Casimir, sils du Roi défunt. Ce Prince s'étoit fait Moine à Clu-

gni

qu

le

Af

Di

dit

roi

cu

mo

Pay

Ro

fan

tou

ter

val

affe

tio

pol

Ro

irre

&

que

les

les

pote

tur.

T

Clugni, & étoit déja Diacre; l'Abbé, à qui on alla le redemander, repondit que le Pape seul pouvoit décider de cette Affaire. On négocia donc avec le Pape; c'étoit Benoit neuf: il accorda les Dispenses qu'on souhaitoit; mais à condition que les Nobles de Pologne paieroient tous les ans au Saint Siège chacun un denier de redevance.

ıt

it

té

it

fi

la

ai-

le

n-

de

re-

été

u-

ar-

e:

X-

gu-

les

ıg-

en

ans

ple

ver

dé-

gni

Je me dois à moi-même la justice de montrer que la prétendue succession des Papes aux Droits du Senat & du Peuple Romain, n'est pas de mon invention: le fameux Hardouin & le Pere Berruyer, tous deux Jesuites, le disent, l'un en termes formels, l'autre en termes équivalens; Hardouin \*, après avoir refuté assez solidement ce qu'on dit des Donations de Pepin & de Charlemagne, dit positivement, que le Senat & le Peuple Romain de son plein gré, par un Acte irrévocable & authentique s'est soumis & donné aux Papes à perpétuité, & que c'est par-là qu'il a Droit, non sur les Empereurs d'Allemagne, mais sur les Rois des Romains; le Pere Berruyer,

Verum re ipsa accepere summi Pontifices potestatem eam temporalem qua nunc potiuntur, ab anno Christi circirer millesimo, non Tome I.

ruyer, son sidèle disciple, & qui suit exactement ses principes, dit †, du moins fait entendre qu'on ne peut expliquer la Prophétie de Daniel concernant les Empires, à moins qu'on ne suppose que l'Empire Romain subsiste encore aujourd'hui. Si ce que ces Auteurs disent est vrai, les Prétentions des Papes sont fondées, & on doit même les louer de leur modération.

Je reviens au Regne de Louis sept. En mille cent quarante & un, le Clergé de Bourges élut pour Archevêque, Pierre de la Châtre, distingué par sa piété & par sa doctrine: le Roi resusa de consentir à cette Election; Pierre vouloit se demettre, mais le Pape lui ordonna de se faire sacrer & de remplir ses fonctions. Le Prince se servit de tout son Pouvoir pour l'empêcher: le Pape eut recours à ses Armes spirituelles, il excommunia le Roi & mit son Roiau-

a Carolo aliquo, sed a Senatu Populoque Romano, qui sua jura omnia irrevocabiliter transtulit in summos Pontifices. Unde hi etiam num Imperatorem instituunt, non Germaniæ quidem, sed Romanorum. Opera varia, pag. 610.

Rois le vi de Grai épou ne de fous en c qui : clare la fo Cha toit vemo & in nonc défer fon I fort que i l'Au fes T trois l'auro tion; Trou une f

la ma

trer i

<sup>†</sup> Histoire du Peuple de Dieu.

Rojaume en Interdit. A cette Querelle violente s'en joignit une autre, Raoul de Vermandois, Prince du sang, Grand-Senéchal du Roiaume, avoit épousé Gerberge, cousine - germaine de Thibaud Comte de Champagne; sous prétexte de Parenté, si commode en ce tems-là, dit Mezerai, pour ceux qui aimoient le changement, il fit déclarer son mariage nul, afin d'épouser la sœur de la Reine: le Comte de Champagne s'en plaignit au Pape; c'étoit encore Innocent trois. Il prit vivement son parti, excommunia Raoul & interdit les Evêques qui avoient prononcé ce Divorce: Louis embrassa la défense de son premier Officier & de son Parent; Thibaud, qui s'étoit mêlé fort avant dans l'Affaire de l'Archevêque de Bourges, fut régardé comme l'Auteur de ce second éclat du Pape, les Terres furent ravagées. Innocent trois, pour le délivrer de la Guerre qui l'auroit accablé, leva l'Excommunication; mais dès qu'il le vit dégagé & les Troupes du Roi retirées, il le fulmina une seconde fois : le Prince indigné de la mauvaise foi de ce procedé, fit rentrer ses Troupes en Champagne, avec ordre de ne rien épargner; Vitry, une des

la les

uit

que audi-

pes uer

ept. lerue,

fa fusa

lui plir

de : le

uelfon

iau-

Ronftunum
qui6ro.

des plus fortes Places du pais, fut emportée d'Assaut, on y passa tout au fil de l'épée, l'Eglise même fut brulée avec treize cent personnes qui s'y étoient réfugices. Le Roi revenu de sa juste, mais trop ardente colère, eut horreur de ces cruautés plus que barbares, il se les reprocha amérement, & pour les expier il consentit à tout ce qu'on voulut : ainsi Pierre de la Châtre demeura paisible possesseur de l'Archevêché de Bourges. Le Roi penitent s'engagea encore de mener une Armée au secours des Chrétiens de la Palestine : c'est-là l'Epoque des Malheurs de la France. de l'affoiblissement des Seigneurs, de la ruine de la Noblesse, de la trop grande richesse des Ecclésiastiques, de l'autorité absolue des Rois.

Ce Prince, au retour de son Expédition, qui fut des plus malheureuses & des plus inutiles, répudia Alienor, Héritière d'Aquitaine: autre Epoque des calamités de la France. Les infidélités de cette Princesse en furent le vrai motif, la Parenté fut le prétexte : elle sut prouvée par témoins; les Evêques déclarerent le mariage nul & le casserent. Les deux Parties, déclarées libres par cette Sentence, se marierent chacun

ďE glet dan Dro

de l

( ges euc Ré un tori

gifl dan glé pou

les ford Mo mes

qu'i & 0 fur Fan mes

que con ont foit de leur côté; Louis épousa Constance d'Espagne; Alienor, Henri Roi d'Angleterre. Le Pape n'intervint point dans cette Affaire, & laissa les Evêques jouir tranquillement de leur Droit.

Ces fréquentes dissolutions de mariages, & les fâcheuses suites qu'elles ont eues fort souvent, méritent bien quelques Réflexions. Le mariage a toujours été un objet de grande attention pour l'autorité publique; il n'est point de Législateur qui ne soit entré à cet égard dans un très grand détail, tout est réglé, & on a prévû les différens cas qui

pourroient arriver.

Les Loix sont différentes, parce que les mêmes raisons n'ont pas eu la même force sur l'esprit des Législateurs, Moise a permis la pluralité de femmes, Mahomet l'a imité; sans doute qu'ils avoient en vûe la multiplication, & que cette raison fit plus d'impression sur eux que la paix & la richesse des Familles, que cette multitude de femmes & d'enfans ne peut guères manquer de troubler & de déranger: au contraire, les Romains & les Grecs ont cru que la pluralité de femmes nuisoit à la multiplication; sur cette idée

S 3

ils

es par hacun de

em-

u fil

e a-

pient

iste,

reur

, il

ir les

vou-

neura

é de

gagea

cours

est-là

ance,

s, de

gran-

l'au-

pédi-

fes &

,Hé-

ie des

lélités

i mo-

le fut

ies dé-

Terent.

ils l'ont défendue, mais aussi en récompenfe, si je puis parler de la sorte, ils ont permis le Divorce, avec certaines formalités & sous certaines conditions; l'infidélité, l'incompatibilité d'humeurs, les injures, les violences, sur tout le défaut d'enfans, étoient des raisons légitimes de séparation. En Allemagne il a été d'usage, & je crois qu'il l'est encore, qu'un homme de grande qualité, veuf d'une femme de son Rang, puisse en épouser une d'une naissance inférieure, à condition que les enfans nés de ce second mariage ne partagent point avec ceux du premier lit les Terres & les Seigneuries, & que même ils n'en puissent hériter. Selon les Loix Romaines, une Esclave ne pouvoit être l'épouse légitime d'un homme libre; chez d'autres peuples, cette différence n'étoit point admise.

La différence de ces Loix est une preuve sensible, que la Nature ne dicte rien de particulier sur la distinction des Conditions, sur la singularité, sur la perpétuité des Alliances: il n'en est pas de même de la fidélité conjugale, des Alliances en ligne directe, de la dépendance des enfans à l'égard de leurs Parens; toutes les Nations se sont

accor-

tère & 1
pou der que tain fent ren Cho J'on a or lub

acco

gle con gift eml tôt teir

fen

n'at la il de ren gni

me l'E om-

unes

hu-

fur

rai-

qu'il

ınde

ince fans

gent

Cer-

e ils

Oix

être

re;

nce

une

icte

des

· la

eft

le,

la

de

ont

or-

accordées à détester & à punir l'Adultère, à défendre le mariage entre freres & sœurs, à statuer qu'une semme ne pourroit avoir plusieurs maris, à regarder comme non avenus les mariages que les enfans, du moins avant un certain âge, contracteroient sans le consentement ou contre le gré de leurs Parens, à décider que le mari seroit le Chef de la famille.

Jesus-Christ, qui a réformé, ou si l'on veut, perfectionné la Loi de Moise, a ordonné que le mariage seroit indissoluble, il a défendu la pluralité de femmes. Tout le reste il l'a laissé à régler à ses Disciples, ne doutant point, & supposant qu'ils ne le feroient que de concert avec les Maîtres & les Magistrats des Villes, des Nations, qui embrasseroient leur Doctrine, ou plûtôt qu'ils ne donneroient aucune atteinte aux Loix matrimoniales, qui n'attaqueroient ni l'indissolubilité ni la singularité du mariage; de plus, il l'a sanctifié, & a fait de l'union de l'homme & de la femme une Céremonie sacrée, en l'élevant à la dignité de Sacrement : & c'est uniquement parce qu'il est Sacrement, que l'Eglise a Droit, & qu'elle a toujours

été en possession de faire des Loix sur cette matière, & de connoître des dissicultés dont ces Loix pourroient être l'occasion; Droit cependant, qui ne peut détruire & anéantir celui que l'autorité publique avoit avant l'établissement de l'Eglise, sauf toutesois l'indis-

folubilité & la fingularité.

L'Eglise donc, se servant de son Droit, a statué que le mariage contracté en certains cas, d'une certaine manière. seroit nul; qu'en d'autres, les Contractans ne pourroient se servir des Droits qu'il leur donne: la Parenté, les vœux folemnels, la violence, l'ignorance de la disproportion énorme de la Condition d'une des Parties, la fraude pareille à celle que Laban fit à Jacob, lui faifant épouser sa fille ainée au lieu de la cadette, enfin le crime, c'est-à-dire la mort donnée à un mari ou à une femme conséquemment à la promesse qu'on auroit fait à un autre, & reçue de l'épouser quand on seroit libre; tous ces cas sont de la première espéce, aussi bien que le défaut de publicité; on y ajoute en France, le défaut de consentement pour tous les Particuliers jusqu'à l'âge de trente ans, & du consentement du Souverain pour les Princes mita de nulfept au c

& P

ces nat les ver for tra

> m & vi

gr

pe

d d r & Princesses de son sang sans aucune limitation. L'Eglise a marqué les dégrés de Parenté qui rendoient le mariage nul: ils s'étendoient autresois jusqu'au septième; ils sont à présent restraints

au quatrième.

ur

re

ne

ule-

if-

on

cté

re,

ans

u'il

fo-

e la

ion e à

fai-

e la e la

me

aul'é-

ces

on y

senjus-

sen-

Comme la plûpart de ces Loix, de ces prohibitions, ne sont ni de Droit naturel, ni de Droit divin, l'Eglise ou les premiers Ministres de l'Eglise, peuvent en dispenser pour de bonnes raisons: Dispense, qui doit précéder la tradition mutuelle des corps, qui sans elle n'est qu'un Concubinage, que l'ignorance seule exempte de crime; Dispense, qui survenant à cette tradition, ne la rend légitime qu'entant qu'elle met en état de contracter légitimement & réellement; Dispense, qu'il ne convient qu'aux Evêques d'accorder, mais qui convient à tous, & qu'un seul ne peut se réserver sans injustice.

Les Princes pouvoient s'opposer à ces Loix, en empêcher la publication, du moins jusqu'à ce qu'elles fussent modifiées & expliquées, autant qu'il étoit nécessaire pour assurer & faciliter les Alliances de leurs Sujets; ils ont longtems ignoré leurs Droits, & la longue possession de l'Eglise à se mêler seule de

SS

ces

nces &

ces Affaires, les a empêché de s'en servir quand ils les ont connus: il feroit pourtant à souhaiter que la Puissance séculière y fût aussi intervenue, les Empêchemens n'auroient pas été si multipliés, du moins elle se fût opposée à ce qu'un ieul Evêque se fût arrogé le Droit de lier & de délier seul à cet égard; ç'a été pour lui une source d'élevation & de richesse, souvent il s'est vû l'arbitre de la durée des Familles Roiales & en état de seconder l'ambition des prétendans & la haine de leurs Et certes, a-t-il jamais été ennemis. convenable, que ces grandes Affaires, dont dépendent quelquefois le bonheur & la tranquilité d'une Nation, fussent traitées à un Tribunal étranger, souvent intéressé à entretenir, à allumer le feu qu'il faudroit éteindre? je le sai, ce Tribunal devroit être impartial; mais l'est-il? la Brigue, la sollicitation, n'y ont ils point d'accès? les vûes de Politique ne sont-elles pas l'ame de ses décisions? n'est-il pas notoire que la fermeté de la Cour Romaine à refuser à Henri huit Roi d'Angleterre, la satisfaction qu'il demandoit, fut l'effet des pressantes sollicitations de l'Empereur Charles-quint? cette Affaire n'au-

ti

C

21

jl

fo

Q

lc

n'

P

fe:

co

un

tic

n'auroit-elle pas été aussi bien décidée par les Evêques d'Angleterre, que l'avoit été celle de Louis sept par les E-

vêques de France?

ir

r-

1-

i-

ce

le

é-

é-

eft

es

)i-

irs

té

,

ur

nt

u-

er

ú,

1;

a-

les

a-

ire

à

e,

ef-

m-

ire

au-

Après tout, le mariage étant un Sacrement, l'Eglise doit en avoir la principale direction, c'est à elle qu'il appartient de régler la forme, le tems de le contracter, de prononcer de sa validité, de sa nullité, de le défendre en certains cas, en certaines circonstances, de lever, d'interprêter ses défenses; mais prétendre qu'elle seule peut s'en mêler, c'est assurément une attribution aussi outrée & aussi injuste, que celle qui donneroit à l'Eglise seule le Droit de juger & de punir tous les coupables, sous prétexte que le Sacrement de Penitence les foumet tous à sa Jurisdiction. Qui sait même, si cette idée n'est pas le fondement des Canons pénitentiaux, & si dans ses commencemens l'Eglise n'exerçoit pas sur les Fidèles le même Pouvoir que les Communautés religieules exercent sur les Particuliers qui les composent? du moins les Jesuites en usent ainsi dans le Paraguai, où ils ont un espéce de Roiaume sous la protection du Roi d'Espagne: ce qui pourroit le faire penser, c'est que ces peine

nes ainsi décernées & fixées, marquent la Souveraineté, & qu'elles rendent bien dissicile l'explication des paroles de Jesus-Christ, qui assure que son joug est doux & que son fardeau est leger; aussi voions-nous que ces peines ont cessé d'être en usage, si toutesois elles y ont jamais été, à mesure que les Chrétiens se sont multipliés & que les Souverains se sont intéressés à leur gouvernement. J'espere qu'on me pardon-

nera cette legère digression.

De même donc, que le Pouvoir que le Sacrement de Penitence donne à l'Eglise sur les coupables, n'ôte point au Souverain le Droit naturel de les juger, de les punir, de leur pardonner, de même, le Pouvoir que le Sacrement de Mariage donne à l'Eglise sur l'union conjugale, n'ôte point au Souverain le Droit naturel de faire des Réglemens, de publier des Loix, de l'observation desquelles dépende aussi sa validité. Que si on veut absolument que la Puissance séculière ne puisse jamais apposer de condition dont dépendent la confection & la réception d'un Sacrement, qu'on avoue donc aussi, pour sauver le Droit du Souverain, que l'Eglise en certains cas doit s'accorder avec lui, 8 & revêtir les Défenses, qu'il fait pour assurer le bon ordre & la paix, de cette formalité ou de cette vertu qui peut en faire des Empêchemens dirimants. Les Défenses de nos Rois par rapport au mariage des Princes & Princesses de son fang, des Enfans & des Pupilles, sont de cette espèce; elles sont même de Droit naturel, du moins sont-elles en usage chez toutes les Nations civilisées. Assurement la condéscendance en cette occasion, feroit plus d'honneur & conviendroit mieux à l'Eglise que sa fermeté, qui expose à vivre dans l'Adultère ceux, que l'on sépare pour n'avoir pas observé les Loix du Roiaume, & qui restent libres en conséquence de cette séparation.

is

u

le

de

n

le

on

é.

if-

er

n-

ıt,

le

en

i,

Il n'est pas au reste bien sûr, que l'autorité publique ne puisse pas mettre au mariage des Empêchemens dirimants: car le mariage n'est rien autre chose que la puissance mutuelle, qu'on se donne licitement l'un sur l'autre pour tout le tems de sa vie, en présence du Pasteur & des témoins. Il est assuré que la présence du Curé & des témoins, ne rend point cette donation licite, si d'ailleurs elle ne l'est pas; sans cela tout mariage célebré dans les formes préscri-

tes valideroit, & ne pourroit être annullé: fi donc ceux qui font cette donation n'ont pas Droit de la faire, en vain déclarent-ils qu'ils la font, elle est nulle, & par une suite nécessaire le Sacrement ne se fait point; or qui peut douter que l'autorité publique ne puisse lier les Particuliers à cet égard, & par ses Défenses rendre illicite la donation qu'ils pourroient faire d'eux-mêmes? Si donc le Sacrement suppose toujours, & ne rend jamais la donation licite, ce qui rend cette donation nulle & illicite est un Empêchement dirimant, puisque dans l'Eglise Romaine il n'est point de légitime mariage sans Sacrement, & que le Sacrement ne peut être avec une donation nulle & illicite: Nehemias auroit-il pu renvoier les femmes étrangères que les Israëlites avoient épousées, si ces mariages n'avoient pas été nuls en vertu de la Loi qui les défendoit?

Quoiqu'il en soit de ces Réslexions, l'Eglise a bien adouci sa sévérité, sur tout par rapport à la Parenté; elle permet aujourd'hui en cette matière à des Particuliers, ce qu'autresois des Princes lui auroient inutilement demandé: par-là elle a ôté les scandales qui é-

toi-

pa

din

ge

igi

for

pa

pro

ce

do

de

po

les

n'e

ftr

do

pai

VO

tro

mé

fur

qu'

Pol

toient autrefois si fréquens. Quel autre nom donner à ces séparations éclatantes sous prétexte de Parenté ignorée au tems de l'union & constatée depuis par témoins? le moins qu'on puisse dire, c'est que ce prétexte devoit être bien suspect, & que cette forme de Jugement étoit bien informe; les Princes ignoroient-ils les Alliances de leur Maison? ignoroient-ils leur Parenté? est-ce par témoins que ces especes de Faits se prouvent? Je serois bien tenté d'ajouter ceci aux preuves, que le Jesuite Hardouin apporte pour montrer la fausseté de notre Histoire. N'y avoit-il donc point alors de Conventions matrimoniales? ne les mettoit-on pas par écrit, n'en faisoit on pas des Actes, des Instrumens authentiques? Qu'arrivoit-il donc? l'intérêt, la passion, faisoient passer par-dessus la Loi, qu'on trouvoit & qui en effet étoit trop sévère & trop rigoureuse; ensuite le dégoût, la mésintelligence, ou d'autres intérêts survenant, on avoit recours à la Loi qu'on avoit transgressée.

Qu'il me soit permis de le demander, pourquoi les Papes, qui s'étoient emparés de ces sortes d'Affaires, n'ordonnoient-ils pas la preuve de non Parenté avant le mariage? en ce tems-là comme aujourd'hui, les Souverains é-toient presque tous Parens. Dans les principes reçus universellement alors, ces mariages que la Parenté rendoit nuls, ne pouvoient être que des Concubinages, & les enfans qui en provenoient, ne pouvoient être légitimes; si Berthe étoit Parente de Philippe au dégré défendu, leur mariage étoit nul & leurs Enfans ne pouvoient être leurs héritiers : il est vrai que les Papes prétendoient purger ce défaut de naifsance, ainsi Innocent quatre déclara légitimes les Enfans que Philippe Auguste avoit eus de Marie Agnes de Meranie, qu'il avoit épousée du vivant d'Isemburge de Dannemarc, sa première Epouse; mais cette Prétention des Papes étoit-elle fondée, étoit-elle juste?

Louis sept n'eut point d'autres démêlés avec les Papes, que les deux dont nous parlions il n'y a qu'un moment; mais il fut témoin de ceux que presque tous les Souverains de son tems eurent avec cette Puissance formidable, sous laquelle il avoit été obligé de plier. Adrien étant mort en mille cent cinquante neuf, les Cardinaux élurent un d'entre

tro Ca Vi Al la des tio le VOI

tre

fici do pol me qu' on

ave

que

rece tou faut avo Ale

fon void dit dail

CON julq ·là les 3, oit onveau nul urs pes aiflara Au-Mcant ière Pajufdédont ent; sque rent is la-Auanl'entre

tre eux, qui prit le nom d'Alexandre trois; le peuple Romain choisit le Cardinal Octavien, qui se fit appeller Victor: les Cardinaux qui avoient élu Alexandre, apportoient en preuve de la validité de leur Election, les Decrets des Papes, qui avoient statué que l'Election se feroit par les seuls Cardinaux; le peuple soutenoit que les Papes n'avoient pu lui ôter un Droit qui étoit né avec l'Eglise, & dont il avoit presque toûjours été en possession. La difficulté étoit réelle; car il étoit au moins douteux que les Papes eussent eu le pouvoir de faire ces sortes de Réglemens, qui supposent la Souveraineté, qu'ils n'avoient assurément pas: aussi on se partagea; la France, l'Angleterre, l'Espagne, une partie de l'Italie, reconnurent Alexandre; l'Empereur & tout l'Empire adhérerent à Victor. Il faut cependant avoiier, que l'Empereur avoit une raison personnelle de rejetter Alexandre, qui s'étoit fait installer sans son approbation : ses Prédécesseurs avoient joui long-tems de ce Droit; mais, dit Mezerai, les Papes tournant la medaille, soutenoient que c'étoit à eux de confirmer l'Election des Empereurs, jusques-là, qu'Adrien avoit fait repro-Tom. I.

cher à ce Prince qu'il tenoit l'Empire

de son bon plaisir.

Fréderic, c'étoit le nom de ce Prince, étoit jeune, actif, vaillant; de plus, il avoit sur les autres Souverains les mêmes Prétentions que les Papes: elles n'étoient pas affurément mieux fondées; mais du moins elles lui convenoient davantage qu'aux Successeurs de Saint Pierre. Alexandre fut obligé de se retirer en France; Fréderic, après avoir dompté les Milanois, qu'on avoit sans doute excités à la Révolte, fit proposer à Louis, comme au plus puisfant protecteur d'Alexandre, une entrevûc à Avignon. Il fut convenu que l'Empereur y ameneroit Victor, que le Roi s'y feroit accompagner par Alexandre; qu'on assembleroit un Concile d'Evêques de Germanie, de France, & d'Italie, pour décider lequel des deux, d'Alexandre ou de Victor, demeureroit Evêque de Rome; que leur décision seroit suivie: on s'engagea par les fermens les plus folemnels à l'exécution de ces différens Articles.

Alexandre refusa ce parti avec hauteur, & dit nettement, qu'étant le souverain Juge, il ne pouvoit être jugé de personne: Louis manqua de serme-

té.

té.

de v

me

fair

c'ef

l'en

tion

plo

par

al'

voi

pac

on

avo

bu

Ch

ri.

de

de

&

tés

ent

tut

té. Il devoit user d'autorité plûtôt que de violer ou d'éluder ses sermens comme il sit; du moins avant que de les saire, il devoit examiner s'il pourroit les accomplir: ce qui est de certain; c'est que la viie du Bien public devoit l'emporter sur toute autre consideration, & qu'une juste contrainte emploiée en ces circonstances, auroit épargné bien du sang à l'Allemagne & a l'Italie; & ce qui souffre encore moins de dissiculté, c'est que les Princes avoient Droit de prendre cette voie de pacification malgré les prétendans, & de les contraindre de s'y soumettre.

Vers ce même tems, c'est-à-dire en onze cent soixante & trois, le Roi d'Angleterre se brouilla avec la Cour de Rome & s'attira son indignation: il avoit fait, ou il avoit beaucoup contribué à faire Thomas Bacquet, son Chancelier, Archevêque de Cantorberi. Le nouveau Prélat crut qu'il étoit de son devoir de se séparer absolument de la Cour, & de maintenir envers tous & contre tous les Libertés & Immunités ecclésiastiques: il attaqua donc & entreprit d'anéantir les Loix & Constitutions que l'Aïeul du Roi Henri, son Bienfaiteur, avoit fait recevoir dans

T 2

tous

nauit le ugé meté.

ire

n-

de

ins

es:

ux

on-

urs

igé

res

oit

fit

uis-

en-

que

e le

ex-

cile

cc,

des

de-

leur

par

tous ses Etats pour resserrer dans de justes bornes la puissance ecclésiastique. On peut bien penser que ce Prince s'opposa à ce dessein, qu'un zèle outré faisoit paroître saint : on s'échauffa de part & d'autre. Chacun se servit d'armes qui lui étoient propres; le Prélat interdit, excommunia; le Prince le bannit de ses Etats & persécuta ses Amis & ses Parens: le Pape intervint dans cette Affaire; la justice paroissoit demander qu'il n'abandonnât pas un homme qui se sacrifioit à la gloire de l'Eglise. Il procéda pourtant avec modération, soit qu'il jugeat que l'Affaire le demandoit, soit plûtôt qu'il craignît qu'on ne s'attachât à Victor, son Compétiteur; on négocia donc : Louis sept qui aimoit & estimoit beaucoup Thomas, se chargea de la négociation; les deux Parties eurent de la peine à se rapprocher, mais enfin il vint à bout de les reconcilier.

Si la reconciliation fut sincère, elle ne fut pas longue; car tandis que l'accommodement se faisoit, le Roi d'Angleterre sit couronner son Fils par l'Archevêque d'Yorck, malgré les défenses expresses du Pape, & au préjudice des Droits des Archevêques & de l'E-

glise

TI

gle

les

avo

no

Voi

act

que

col

qui

d'u

tils

pla

ler

pro

alle

la

Vé

cre

pai

&

le

ain

gu

cit

tar

ıf-

ie.

pai-

art

nes er-

nit

fes

tte

der

qui Il

in, an-

'on

ur; ai-

, fe

eux

roles

elle

ac-

Ar-

nfes

dice

PE-

glise

glise de Cantorberi. Le Pape chargea Thomas, dès qu'il seroit arrivé en Angleterre, de publier ses Lettres, par lesquelles il suspendoit l'Archevêque d'Yorck & l'Evêque de Londres, qui avoient fait la Céremonie : le Prélat nouvellement reconcilié, se fit un devoir & peut-être un plaisir d'obéir exactement. Le Souverain, irrité plus que jamais, dans quelque transport de colère parla de manière à faire croire qu'on sui feroit plaisir de le délivrer d'un homme si fâcheux : quatre Gentils-hommes de sa Cour, par une complaisance aussi lâche que détestable, servirent sa passion mieux & plus promptement qu'il ne souhaitoit; ils allerent à Cantorberi, entrerent dans la Cathédrale, où ce Prélat disoit Vêpres avec son Clergé, & le massacrerent au pied de l'Autel.

Henri eut beau désavouer ce meurtre par les sermens les plus authentiques, & en témoigner la plus vive douleur, le Pape lui en sit une grande Affaire, d'autant plus que Louis, qui avoit sort aimé l'Archevêqué & qui n'aimoit guères Henri, n'oublia rien pour l'exciter à en prendre une vengeance éclatante; ainsi ce Prince sut frappé d'A-

T 3

nathême: on lui suscita de plus, les Affaires les plus fâcheuses; les Rois de France & d'Ecosse l'attaquerent chacun de leur côté, ses Fils se souleverent contre lui. Embarrassé par cette multitude d'ennemis, effraié des suites que devoient naturellement avoir ces Guerres étrangères & domestiques, touché peut-être aussi d'un véritable regret de sa faute, il fit tout ce que voulurent lui préscrire les Légats que le Pape avoit envoiés pour négocier sa reconciliation, & le déterminer à subir la Penitence qu'on avoit résolu de lui impofer.

En plein jour, il traversa nuds pieds la ville de Cantorberi, revêtu d'une espèce de sac; en cet état il se prosterna sur le Tombeau du Saint Archevêque, car le Pape l'avoit déja canonizé, il l'arrosa de ses larmes & y passa en prieres le reste du jour & la nuit suivante; enfin tous les Chanoines de la Cathédrale s'étant assemblés, il voulut que chacun d'eux lui donnât un coup de verges sur les épaules. Cette extrême humiliation, accompagnée de tant de marques d'un sincère repentir, toucha infiniment ses peuples, d'eux-mêmes ils rentrerent dans leur de-

éte ce ave lui

der

c'é Ro avo Pa les

l'o per Su tric

COL plû té. ner de ne

un cha Pri tre qui

der Pap tre

devoir, & accourant en foule sous ses étendards, le mirent en état de ne plus craindre ses ennemis.

Sans blâmer la Penitence de ce Prince, je crois pouvoir dire que ce fut avec trop de sévérité qu'on l'exigea de lui; on devoit croire ses sermens, & c'étoit bien peu ménager la Majesté Roiale que d'agir avec lui comme s'ils avoient été faux: mais en ces tems, les Papes étoient en possession d'humilier les Souverains quand ils en trouvoient l'occasion, & de les traiter avec aussi peu d'égard que les derniers de leurs Sujets; c'étoient pour eux autant de triomphes, & autant de Titres qui confirmoient leur Supériorité, ou plûtôt leur prétendue Souveraineté. De même, sans prétendre donner la moindre atteinte à la piété de l'Archevêque de Cantorberi, je ne crains point de dire, que ce fût par un zèle outré qu'il se porta avec tant de chaleur à soutenir, à faire revivre des Priviléges, des Immunités, qui peut-être n'auroient jamais dû être accordés; que ce fut dans lui simplicité & imprudence, de se faire porteur des ordres du Pape, qu'il convenoit mieux à tout autre qu'à lui de signifier, supposé qu'ils duf-

de nare-

les

tte tes ces

ret ent

nipo-

uds êtu l fe

ca-

ines il

ette née

en-

leur. dedussent l'être, & qui ne pouvoient manquer de rompre la bonne intelligence qui venoit d'être rétablie avec tant de peine; j'ajouterai encore, que la prompte Canonization de ce zélé Défenseur de la puissance ecclésiastique se fit plûtôt pour justifier sa querelle que pour honnorer sa vertu; enfin, je remarquerai, que la Céremonie du Couronnement faite par l'Archevêque d'Yorck en l'absence de l'Archevêque de Cantorberi, ne devoit point être regardée comme une atteinte aux Droits de cette dernière Eglise; que les défenses du Pape étoient nulles & par rapport au Roi & par rapport aux Prélats qu'il avoit choisis; que ces sortes d'Usages sont sagement établis, qu'on ne doit pas les changer par caprice, mais pourtant qu'on peut y déroger sans conséquence, comme l'ont fait quelques-uns de nos Rois avant & depuis le tems dont nous parlons.

Philippe, à qui l'Histoire a donné le glorieux surnom d'Auguste ou de Conquérant, succéda à son Pere Louis sept, qui mourut à Paris le dix-huit septembre onze cent quatre-vingt: son Regne sur long, & dans la situation où étoient alors les choses, il étoit bien difficile

qu'il

qu'i

Pap

tent

gne

par

nir

me

Eta

fort

voi

De

orc

d'e

bus

des

Fo

ni

do

reg

po

fe de

àl

ou

Çei R

me

s'c

ob

da

qu'il n'eût quelque Démêlé avec les Papes. Alexandre, dans un Concile tenu à Rome la première année du Regne de ce Prince, avoit fait un Decret, par lequel il défendoit aux Juifs de tenir aucun Chrétien en servitude: comme les Juifs hors de Rome & de ses Etats, ne reconnoissoient en aucune forte son autorité, & qu'ils ne lui devoient aucune espéce d'obéissance, son Decret étoit, du moins il contenoit un ordre aux Princes & aux Magistrats d'empêcher cet abus. Je veux que l'àbus fût réel; mais comme l'esclavage des Chrétiens n'a aucun rapport à la Foi & à la Discipline, ni le Pape ni le Concile n'avoient Droit d'en ordonner la réformation; cette Affaire regardoit uniquement la Puissance temporelle: & la seule voie qui fût permise à la Puissance ecclésiastique, c'étoit de représenter le scandale & d'exhorter à le supprimer; agir autrement, c'étoit outrer les Droits & donner atteinte à ceux du Souverain. C'est pourquoi le Roi & fon Conseil s'opposerent fortement à Gui, Archevêque de Sens, qui s'étoit apparemment chargé de faire observer ce Decret. Comme cependant la chose étoit odieuse, on aban-. donna

ent enant la

Déle fe

reonrck

andée

du au

laiges

doit nais fans

uel-

é le lonept,

emgne

cile u'il donna les Juiss: mais pour ne pas paroître ne pas obéir au Decret, on sit plus qu'il n'ordonnoit; ils surent chassés de France, leurs Biens immeubles surent conssiqués, ils eurent seulement permission d'emporter leurs meubles & leur argent, & on leur défendit d'emmener avec eux aucun Chrétien. Les vûes d'une sage Politique conviennent bien mieux à un Prince & à son Conseil que ces vûes basses & intéressées, que Mezerai dit avoir été le principe de la résistance qu'on sit à l'exécution du Decret du Concile Romain.

La septième ou la huitième année du Regne de ce Prince, fut la dernière du Roiaume de Jerusalem, qui avoit commencé en mille quatrevingt-dixneuf. Ces tristes Nouvelles remplirent de douleur & de honte les Princes Chrétiens: l'Empereur, les Rois de France & d'Angleterre, & ce qu'il y avoit de Seigneurs distingués dans leurs Etats, prirent la Croix, qui étoit la marque du dévouement qu'on faisoit de sa personne & de ses biens pour le recouvrement de la Terre Sainte. Ces Princes & les Armées qu'ils y conduisirent, n'eurent que des succès médiocres & de peu de durée; les Conquêtes qu'ils y firent, fire cen avo non de l qui cil n ait fon qué Cit

fpin fe c Pri fpin ext teu

des

obj

ce mé ran Sal per

zèl roi du firent, ne valoient assurément pas la centième partie des fraix qu'elles leur avoient coûté, sans parler du grand nombre de Princes, de Seigneurs, ni de la multitude presque infinie de soldats,

qui y périrent.

)a-

lus de

nt

cr-

m-Les

ent

feil

que

e la

du

du

du

m-

euf.

ré-

nce

ats,

que

er-

vrences

nt,

z de ls y

ent,

Cette Dévotion étoit spécieuse, & il n'est point du tout étonnant qu'elle ait été si long-tems en vogue, malgré son peu de succès. Le titre de Conquêtes animoit les guerriers; la Sainte Cité qu'il s'agissoit de délivrer des mains des ennemis de Jesus-Christ, étoit un objet bien capable de mettre en mouvement le peuple Chrétien; les graces spirituelles qu'on prodiguoit à ceux qui se consacroient à ces Expéditions, les Priviléges temporels dont ces graces spirituelles étoient accompagnées, les exhortations véhémentes des Prédicateurs, les descriptions pathétiques de ce que souffroient les Chrétiens opprimés par ces Peuples barbares, les assurances de la remission des pechés, & du Salut; que sai-je moi? l'envie de voir, peut-être, de s'enrichir, de s'avancer, la honte de ne pas marquer autant de zèle & de courage que les autres, attiroient les peuples en foule, & donnoient du cœur aux plus lâches,

Sans

Sans doute que ces Entreprises étoient justes: il est pourtant vrai que les Nations, contre qui elles se faisoient, avoient toute sorte de Droit de se défendre, qu'elles n'étoient point du tout obligées de céder les Villes, les Provinces, qui en étoient l'objet; il n'est pas vrai que les Païs dont Dieu lui-même avoit mis les Juifs en possession, appartienne aux Chrétiens. Nous sommes à leur place par rapport aux Promesses spirituelles, non par rapport aux Possessions temporelles; & en qualité de Chrétiens, nous n'avons aucun Droit fur les Nations Idolâtres, ou qui sont d'une autre Religion que nous, ni sur leurs Terres, ni sur leurs Biens, ni sur leur Liberté; rien n'est plus vain, plus chymérique, plus insoutenable, que les Prétentions des Papes à cet égard, ôseraije ajouter une autre Réflexion? si Mahomet & Confucius étoient morts à Rome ou à Paris, que leurs Tombeaux y fussent, croirions-nous que ce sût pour les Turcs, pour les Chinois, un titre légitime d'en entreprendre la Conquête?

Il n'est point du tout nécessaire de recourir à la vangeance divine, ni à des vues particulières de la Providence,

pour

pou Ex

ies

ou

ces

des

rêts

auf

mai

ils p

l'in

ten

ger

ten

tres

des

pol

mé

dev

ma

dèl

per

tain

élo

fib]

nt

2-

2-

n-

ut

n-

est

ê-

p-

ies

Tes

of-

de

oit

ont

fur

fur

lus

les

ai-

Ma-

s à

lux

fût

un

la

de

ni à

ce,

our

pour expliquer le peu de succès de ces Expéditions; il étoit très naturel qu'elles n'en eussent point : le peu d'ordre. ou plûtôt la confusion qui regnoit dans ces Armées innombrables, l'antipathie des diverses Nations qui les composoient, la jalousie, les différens Intérêts, le trop d'ardeur, quelquefois aussi le peu d'habileté des Chefs, le manque de subordination, ne suffisoientils pas pour faire échouer ces Entreprises? outre cela, l'extrême difficulté, l'impossibilité même, de recevoir à tems les secours d'Hommes & d'Argent, dont on avoit besoin pour se soutenir contre des Ennemis puissants qui se succédoient sans cesse les uns aux autres, & toujours à portée de profiter des occasions, des circonstances, qui pouvoient leur être favorables, le peu de soin de s'attacher les Grecs, de les ménager, du moins affez pour qu'ils ne devinssent pas ennemis & qu'ils n'aimassent pas mieux le voisinage des Infidèles, ne devoient-ils pas bien vîte faire perdre les Conquêtes qu'on auroit pu faire?

Toujours on l'a remarqué, le grand éloignement rend les Conquêtes impoffibles; il faut aller de proche en proche:

che: tout ce qu'on laisse derrière sois peut devenir & devient ordinairement ennemi. Ce seroit une folie à un Roi de Suede d'entreprendre la Conquête de la France, si auparavant il ne s'étoit assuré de la partie de l'Allemagne qui sépare les deux Etats; infailliblement il se trouveroit enfermé entre la France qu'il attaqueroit, & entre l'Allemagne qui craindroit d'être attaquée, & cela, foit qu'il fût heureux, foit qu'il ne le fût pas: un seul Prince, avec une Armée de foldats choisis, aura de plus grands succès & de plus durables, que plusieurs qui réuniroient leurs Forccs.

Pour s'assurer d'un Pais, disent les maîtres de Politique, il faut de deux choses l'une, ou exterminer les peuples qui l'habitent, ou leur laisser leurs Loix, leurs Coûtumes, & leur donner sujet d'aimer la nouvelle Domination; Alexandre, avant que de s'engager à la Conquête de la Perse, mit les Grecs hors d'état de traverser son Expédition: quelques marques de générofité & de clémence qu'il sut donner à propos, lui attirerent l'affection des peuples, à qui d'ailleurs il laissa leur Religion & leurs Usages; de sorte qu'après la défaite & quil Per

rent me. Ré des Sar jusc pre cor gou teri d'E fad qu' pel Ec par

qu'

mé

cip

ce

fair

la mort de Darius, il regna aussi tranquillement & aussi absolument sur les

Perses que sur les Macédoniens.

i,

nt

de

la

u-

fe

il

lui

12,

le

r-

lus

ue

or-

les

ux

les

ix,

ijet

ex-

on-

ors

on:

de

lui

qui

eurs

e & 12

De même, les Romains commencerent par soumettre toute l'Italie, & à incorporer, si je puis user de ce terme, les Peuples qui l'habitoient, à leur République; ils s'emparerent ensuite des Isles voisines, de la Sicile, de la Sardaigne, & ainsi de procheen proche, jusqu'à ce qu'enfin ils s'assujettirent presque toute la Terre, bien plus encore par la douceur & l'équité de leur gouvernement, que par la force & la terreur de leurs Armes.

Mais voilà affez de Réflexions & d'Exemples pour montrer que les Croisades devoient être aussi malheureuses qu'elles l'ont été. Une autre raison qu'on pourroit en apporter, & qui peut-être est la meilleure, c'est que les Ecclésiastiques y avoient une grande part, que le Pape en étoit le Chef, qu'en cette qualité il avoit dans ces Armées des Légats, qui y avoient la principale autorité, & que les personnes de ce Caractère ne sont guères propres à faire réussir de pareilles Entrepriles.

Après tout, les Croisades ne furent pas

pas tout à fait inutiles, elles furent même fort avantageuses aux Rois & à l'Eglise. Les Seigneurs les plus puisfants s'y ruinerent & y périrent; les plus braves & les plus mutins s'engageoient à ces longs Voïages, laissant aux Princes le terrain libre, & leur donnant occasion d'entreprendre sur leurs Places, fur leurs Droits, sur leurs Priviléges; plusieurs, pour avoir de quoi fournir aux fraix nécessaires de ces grands Voiages, étoient obligés de vendre leurs Terres, leurs Châteaux, ou de les engager: ainsi Eudes, Vicomte de Bourges, vendit cette Ville au Roi Philippe premier; Marché, dit Mezerai, plus honnorable au Vendeurqu'à l'Acheteur. La mort de ces Seigneurs plus puissants, laissoit leurs Terres à des Femmes, à des Mineurs, des mains de qui il étoit facile de les tirer, du moins en partie. Enfin, la France qui fourmilloit d'une multitude prodigieuse d'hommes, c'est Mezerai qui parle, évacuée par ces grandes saignées, devint beaucoup plus souple, & plus soumise aux volontés de fes Rois, dont la puissance augmentoit nécessairement, à proportion que les Seigneurs particuliers s'affoibliffoient.

La

enc

pos

reu

diti

Ch

tion

qui

lcur

crir

ger

reno

Dif

van

nes

mer

d'O

**s**péc

ver

don

con

les I

ceux

mes

neur

en e

ceux

Exp

trop

if-

lus

tà

in-

C-

es,

S;

nir

ia-

urs

ga-

es,

re-

on-

La

ts,

oit

tic.

une

'est

ces

olus

de

ug-

ion

olif-

La

La Puissance ecclésiastique y gagna encore davantage: les Papes se mirent en possession de commander aux Empereurs & aux Rois d'aller à ces Expéditions; ils en étoient toujours les Chefs, ils prenoient sous leur protection les personnes & les Biens de ceux qui se croisoient, & faisoient cesser à leur égard toute poursuite civile & criminelle; pour exciter & encourager ceux qui prenoient les Armes, ils rendirent l'usage des Indulgences & des Dispenses bien plus commun qu'auparavant; leurs Légats recevoient les Aumônes & les Legs qui se faisoient pour augmenter & conserver les Conquêtes d'Outre-mer; enfin, ce leur fut un spécieux prétexte de commencer à lever des Décimes.

Ces Croisades contre les Insidèles, donnerent occasion d'en publier aussi contre les Héretiques & Schismatiques: les Papes établirent pour principe, que ceux qui étoient convaincus de ces crimes, perdoient tous leurs Biens, Honneurs & Dignités. Ils les en privoient en esset, & donnoient leurs dépouilles à ceux qui avoient bien servi dans ces Expéditions, & cela ils le faisoient sans trop consulter le Seigneur souverain dont Tome I.

ces Terres étoient mouvantes, parce qu'il n'eut pas ôfé en refuser l'Investiture à ceux qu'une Puissance reputée presque divine en avoit pourvûs. C'est ce qui arriva en douze cent quatorze: le Pape, en conséquence du Decret du Concile de Montpellier, envoia des Bulles à Simon de Montfort, par lesquelles il lui donnoit les Terres & Seigneuries du Comte de Thoulouse, & toutes les autres qui avoient été conquises par les Croisés, à charge toutefois d'en prendre l'Investiture du Roi de France: tellement que le Pape nommoit, & le Roi conferoit sur sa nomination.

Les Evêques, les autres Ecclésiastiques, sur tout les Moines, profiterent aussi des Croisades. Ils acheterent les Terres & Seigneuries des Croisés, ou ce qui revenoit au même, ils les recevoient en engagemens pour les sommes qu'ils leur prêtoient. C'est ainsi que les puissans & les riches profitent toujours des malheurs publics.

Philippe, avant que de partir pour la Terre Sainte, avoit perdu Isabelle de Hainaut, son Epouse: comme elle ne lui avoit laissé qu'un Fils, il pensa à se remarier quelque tems après son retour. Il jetta

les

les

dé

ce

fai

de

av

qu

Pa

do

ve

qu

M

lep Pri

ľE

me

en la (

il ]

en

reç

ren éto

gra

nar

Co

Pap

troi

les yeux sur Isemburge, fille du Roi de Dannemarc; mais il en fut tellement dégoûté dès la première nuit de ses Nôces, qu'il pensa, peu de tems après, à faire casser son mariage: l'Archevêque de Rheims, son Oncle, Légat du Pape, avec quelques autres Evêques, devant qui quelques Seigneurs avoient assuré la Parenté, déclara le mariage nul, & donna Sentence de Séparation. Nous verrons bien-tôt les grandes suites

qu'eut cette Affaire.

arce

esti-

utéc 'eft

rze:

Cret

des

les-

Sei-

con-

ute-

Roi

om-

omi-

afti-

rent

t les

ece-

mes

que

tou-

ur la

Hai-

voit

arier

ietta

les

ou

L'Empereur Henri six mourut à Messine en mille cent quatrevingt-dixsept : c'est au Couronnement de ce Prince, que la Papauté triompha de l'Empire avec éclat. Célestin troisième, qui fit la Céremonie, étoit assis en son Trône, placé sur un échaffaut: la Couronne Impériale étoit à ses pieds, il la poussa à terre, pour montrer qu'il en pouvoit disposer; les Cardinaux la reçurent entre leurs mains, ils la poserent sur la tête de l'Empereur, qui étoit embas à genoux, attendant cette grace avec soumission. Ce Fait étonnant arriva en onze cent nonante & un. Comme ce Prince fut ausli ennemi des Papes que ses Prédécesseurs, Innocent trois, qui regnoit à Rome au tems de fa sa mort, s'opposa de tout son pouvoir à l'Election de son Frere, jusqu'à excommunier tous ses adhérans. Philippe ne laissa pas de se liguer avec lui contre

Othon, que le Pape portoit.

En ces tems de dérangement, les Evêques causoient aussi quelquesois de grands embarras à leurs Souverains. Gautier de Coutances, Archevêque de Rouen, jetta un Interdit général sur toute la Normandie, parce que Richard Roi d'Angleterre & Duc de cette Province, bâtissoit une Forteresse à Andeli pour mettre le Pais à couvert des courses des François, & qu'il la bâtissoit sur un terrain qui appartenoit à l'Eglise: les peuples garderent l'Interdit, & pendant sept mois que dura cette affaire, le Service divin cessa dans toute la Province & les Morts demeurerent sans sépulture. Le Pape & le sacré Collége à qui l'on porta ce Procès, déciderent que l'Archevêque leveroit l'Interdit, & que le Prince donneroit une autre piéce de Terre en échange de celle qu'il avoit prise pour bâtir sa Forteresse.

Convenoit-il de faire tant de bruit, pour un morceau de Terre destiné & emploié à un usage nécessaire au bien de l'Etat? la perte que faisoit l'E-

glife

gli

pol

que

dit

déc

pol

ne

aur

pas

ter

étr

ten

cir

cet

ble

gio

tou

reç

pre

l'er

dor

Pri

Pay

lui

pol

les

glise étoit-elle si considerable, que pour la vanger on cherchât à soulever les peuples contre leur Souverain? car quel autre but pouvoit avoir cet Interdit général? Qu'étoit-il besoin de la décision de Rome? l'Archevêque ne pouvoit-il pas proposer cet échange, ne pouvoit-il pas transiger? le Prince auroit-il rejetté la proposition?in'étoit-il pas en Droit de le contraindre à l'accepter? On trouveroit aujourd'hui bien étrange, qu'un Evêque tint tête si hautement à son Prince en de semblables circonstances: mais en ces tems-là, les plus gens de bien étoient persuadés que cette fermeté & cette roideur inflexible, étoient les colomnes de la Religion.

Philippe & Richard étoient presque toujours en Guerre: le premier aiant reçu deux échecs considerables, sut prendre Innocent par son soible, & l'engager à proposer, c'est-à-dire à ordonner une Treve au Vainqueur. Ce Prince eut de la peine à céder; mais le Pape l'y détermina par l'assurance qu'il lui donna de la Couronne Impériale pour Othon, son Neveu. C'est ainsi que les Papes étendoient & affermissoient leur Domination, & qu'une Usurpation

V 3

leur

e au l'Eglise

esse. ruit, tiné

n-

ne

re

les

de

ns.

de

fur

Zi-

et-

e à

ert

la

oit

In-

ura

ans

ire-

cré

dé-

In-

une

leur fraioit le chemin à une autre. En ces mêmes Guerres, les gens de Philippe prirent en Flandres un certain Pierre de l'Orbie, élu Evêque de Cambrai, qui avoit été Précepteur du Pape; il le redemanda avec instance, sous prétexte qu'il ne faisoit aucun acte d'hostilité quand on l'avoit pris : le Roi refusa de le délivrer. Le Légat mit le Roïaume de France en Interdit: de forte qu'après trois mois il fallut le relâcher.

Jesus-Christ a-t-il établi la Puissance ecclésiastique pour qu'elle choquat en toute occasion la Puissance temporelle? Quand deux Princes sont en Guerre, tous leurs Sujets sont censés ennemis, foit qu'ils portent les armes, soit qu'ils ne les portent pas; & pour qu'ils soient de prise, il n'est point du tout nécessaire qu'ils fassent actuellement aucun acte d'hostilité: c'est le Droit commun de la Guerre, dont aucun titre n'exempte les Ecclésiastiques. Qu'on pense de moi ce qu'on voudra, je le dis hardiment, il n'y avoit qu'un espèce de Phanatisme, qui pût aveugler sur l'injustice de ces Entreprises & les faire paroître tant loit peu tolérables.

Phi-

tro

lie cla

mo

cin

bu

po Ru

fec

fa I

las

eut

que

ma Per

un Lo

rer

Par

Le

ten

Sœ

tro

noî ne I

pol

les

En

hi-

tain

am-

**fous** 

acte

: le

itle

orte

elâ-

ance

t en

elle?

rre,

mis,

u'ils

u'ils

du

elle.

le

dont

afti-

u'on

n'y

ne,

ces

tant

Phi-

Philippe Auguste ne se remaria que trois ans après que son mariage avec lsemburge de Dannemarc eut été déclaré nul. La Parenté qui avoit été le motif de cette déclaration, étoit du cinquième au sixième dégré; car Isemburge & Philippe, avoient tous deux pour Quadrisaieul, Jeroslas Roi de Russie: Jeroslas fut Pere de Jeroslas second & d'Anne de Russie, qui épousa Henri premier Roi de France; Jeroslas fecond eut pour fils Vlodimer, qui eut une fille nommée Isemburge, laquelle mariée à Canut Roi de Dannemarc, eut pour fils Voldimar, qui fut Pere d'Isemburge dont il s'agit.

La Parenté sans Dispense étoit alors un Empêchement dirimant du mariage: Louis, Pere de Philippe, pour se séparer d'Alienor n'eut qu'à prouver la Parenté; son Fils ne sut pas si heureux. Le Roi de Dannemarc se plaignit hautement de l'affront qu'on faisoit à sa Sœur: sur ces plaintes résterées Célestin trois commit deux Légats pour connoître de cette Assaire; leur Jugement ne sut point contraire à Philippe.

Innocent, qui succéda à Célestin, supposa que les Légats avoient été gagnés les & Evêques intimidés; le Procès re-

V 4 commen-

commença: sans avoir égard à l'Appel interjetté au Pape, on cassa tout ce qui avoit été fait dans les Assemblées précédentes, & on mit tout le Roiaume en Interdit. Philippe, irrité à l'excès, s'en prit à tous les Ecclésiastiques, sur tout aux Evêques; il saisit leurs Biens, les chassa de leurs Siéges: malgré sa colère & sa puissance, l'Interdit sut observé avec tant de rigueur, qu'il n'y avoit que le Batême des enfans & la Penitence pour les mourans qui en fus-Enfin il fit réflexion sent exceptés. aux suites fâcheuses de cette Affaire, qui pouvoient aller jusqu'à lui faire perdre la Couronne; il sollicita si fortement le Pape, lui fit tant de promesses de se soumettre à un autre Jugement, que l'Interdit fut levé, & qu'on indiqua une Assemblée à Soissons, pour revoir encore une fois ce Procès : l'Assemblée se tint au tems marqué.

Ce Prince, sentant qu'il y seroit condamné, se sit justice à lui-même, & reprit son Epouse. Il auroit souhaité que l'Affaire eût été traitée à Rome; le Pape, à qui on l'avoit proposé de sa part, resusa de s'en charger, & repondit qu'il n'ôsoit rien décider seul sur ce Mariage, que s'il le faisoit, il en pour-

roit

roit

fon

Me

nue

feul

avo

ren

bo

me

par

pe

VO

fo

m

CE

re

te

T

n

S

d

fc

pel

qui cé-

en ès,

fur

ns,

fa

fut

n'y

c la

fus-

cion

re,

for-

pro-

uge-

u'on pour

'Af-

con-& re-

que

; le

de sa

pon-

ur ce

our-

roit

roit courir risque de son Ordre & de son Ossice: Paroles remarquables, dit Mezerai, en ce qu'elles semblent insinuer qu'un Pape peut être déposé, non seulement pour Héresie, mais aussi pour avoir abusé de sa puissance. Elles sont remarquables, si l'on veut, dans la bouche d'un Pape; mais elles expriment une vérité reconnue, & aussi incontestable par rapport aux Papes, que

par rapport aux autres Evêques.

Richard Roi d'Angleterre mourut peu de tems après la Treve que lui avoient extorquée les promesses & les sollicitations du Pape: Jean, surnommé sans terre, son frere, lui succéda. Philippe eut de grands Démêlés avec ce nouveau Roi; les Papes y intervinrent, & voulurent arrêter ses Conquêtes, en lui ordonnant d'accorder des Treves à son Ennemi : il éluda le premier ordre en appellant au Pape de la Sentence de son Légat; mais il crut devoir obéir au second. Il faut que ce foit à l'occafion de cet Appel, qu'Innocent écrivit une Lettre, qui assurément seroit inintelligible & ne pourroit être attribuée à un homme sensé, si on ignoroit jusqu'où ont été les Prétentions des Papes. Il écrivit donc , qu'é-, tant

, tant préposé au gouvernement de , l'Eglite universelle, il se sentoit obli-, gé par le Commandement de Dieu. , de procéder en cette Affaire selon ,, les formes de l'Eglise, & de dénon-,, cer le Roi de France pour Idolâtre , & Publicain, s'il ne faisoit apparoître de son Droit devant lui ou devant son Légat. Car encore, disoit-il, qu'il ne m'appartienne pas de juger du " Fief, j'ai Droit de connoître du Pé-" ché, & il appartient au Saint Siége de », corriger toutes personnes, de quelque 3 Qualité qu'elles puissent être, & si elles , sont réfractaires à ses Commandemens, , d'y emploier les Armes spirituelles de ", l'Eglise ". N'est-il pas visible que les Papes ne pouvoient écrire de la sorte, s'ils ne s'étoient persuadés qu'il étoit de leur devoir de remédier à tous les scandales publics; qu'il étoit de leur soin paternel de soulager & de proteger tous les opprimés, & de la grandeur de leur Tribunal de faire justice à toute

Ils n'agissoient que trop conséquemment à ces idées: ils recevoient les plaintes de tous ceux qui s'addressoient à eux, ils alloient même au devant, & prenoient connoissance des prétendues

in-

inji

pel

jus

the

cel

ma

nes

ne

qu

ces

aic

me

pro

té

ďu

te

ag

&

po

foi lir

ter

tre

vo

de li-

u,

on

n-

oî-

nt l,

du é-

de

rue

les

ns,

de

uc

oroit

les ur

er

te

n-

es

nt &

es ninjustices que les Princes saisoient à leurs peuples, & des Impositions nouvelles, jusqu'à soumettre quelquesois à l'Anathême ceux qui les levoient; souvent aussi ils exposoient en proie les Biens de ceux qu'ils excommunioient, & commandoient de se saissir de leurs personnes & de les réduire en servitude. On ne peut trop le répeter, il est étonnant que les Papes se soient laissés infatuer de ces idées: mais il est inconcevable que les Souverains aient soussert qu'ils les aient mises en pratique, & que même ils les aient aidé à y réussir.

La plûpart des Souverains d'alors éprouverent aussi la hauteur & la fermeté d'Innocent. C'étoit un homme d'un grand courage & d'un rare mérite, il étoit dans la force de l'âge, il agissoit par tout, il se mêloit de tout, & poussoit les choses jusqu'où elles pouvoient aller, quand il trouvoit du toible & de la division. Le Droit d'élire l'Archevêque de Cantorberi appartenoit aux Moines de Saint Alban; ils étoient de l'Ordre de Cîteaux, alors très puissant à Rome: ces Moines avoient fait inconsiderément deux Elections; la première de leur Prieur, sans avoir auparavant demandé le consentement ment du Roi; la seconde, de l'Evêque de Norwich, à sa requête ou plûtôt par fon ordre. Les deux Elus porterent ce Différend au Tribunal du Pape: il cassa ces deux Elections; ensuite il nomma, ou ce qui revient au même, il ordonna aux Moines d'élire pour remplir ce Siége, le Cardinal Etienne de Langhton, Anglois de naissance & d'une éminente capacité. Ce procedé irrita tellement le Roi Jean, qu'il chassa tous les Moines de l'Abbaie, & refusa absolument de recevoir le Cardinal de Langhton pour Archevêque: le Pape de son côté tint ferme à maintenir sa Nomination, ou l'Election qu'il avoit ordonnée; mais voiant qu'il menaçoit & commandoit en vain, il eut recours à ses Armes ordinaires, & jetta un Interdit général sur son Roiaume. Ce Roi alors ne garda plus de mesures; il commanda à tous les Evêques, Prêtres, Moines, de sortir de ses Etats, & de se retirer vers le Pape: il fit en même tems saisir tous leurs Biens; & pour se précautionner contre l'effet de l'Excommunication personnelle dont il étoit menacé, il prit des ôtages de ses Villes & de sa Noblesse.

Le Pape avoit entrepris une autre Affaitant batt fe, Alb fait Sié tun don d'A fut jets lui ren fan

Aff

Por ribinér mê cor Sai ho

la

Co M & eu

lov

ue

ar

ce

ffa

a,

na

ce h-

é-

ita

ous b-

de

pe

fa

oit

oit

urs In-

Ce

es, de

me

· fe

Lx-

é-

fes

itre FaiAffaire qu'il jugeoit bien plus importante: il s'agissoit d'humilier & d'abbattre Raymond Comte de Thoulouse, principal protecteur & fauteur des Albigeois, accusé outre cela d'avoir fait assassiner un des Légats du Saint Siége. Ce fut donc contre cet infortuné Prince qu'on lança les Foudres dont on avoit résolu d'accabler le Roi d'Angleterre: le Comte de Thoulouse fut nommément excommunié, ses Sujets furent absous de la fidélité qu'ils lui avoient jurée, & ses Terres furent données au premier occupant, sans préjudice néanmoins du Droit de la Souveraineté du Roi de France. Pour faire exécuter une Sentence si terrible, on fit publier une Croisade générale, & on donna aux Croisés les mêmes Priviléges qu'à ceux qui alloient combattre les Infidèles dans la Terre Sainte. Philippe fournit quinze mille hommes; le Duc de Bourgogne, les Comtes de Nevers, de Saint Pol, de Montfort, plusieurs autres Seigneurs & quelques Evêques, menerent avec eux dequoi faire une Armée de cinq cent mille hommes.

La peur qu'eut le Comte de Thoulouse de cet orage effrosable, qui étoit

tout

tout prêt de crever sur sa tête, le forca de s'humilier : il écrivit au Pape les Lettres les plus humbles, promettant de se soumettre à tout ce que les Légats, qu'il lui plairoit d'envoier, pourroient exiger de lui, pourvû toutefois que ces Légats ne fussent point des Moines de Cîteaux, qu'il prétendoit être ses ennemis & ses Parties déclarées. Le Saint Pere eut quelque égard à sa Lettre, il ôta la Légation aux Moines de Cîteaux, & envoia en leur place Milon & Thedifio. A leur mandement le Comte se rendit à Valence, & il obeit à tout ce qu'ils voulurent lui ordonner; ils le traiterent pourtant à la rigueur & avec la dernière indignité: d'abord on lui fit donner à perpétuité sept Places fortes à l'Eglise de Rome, pour gage de sa Conversion; l'année suivante le vingt-huit Juin, pour avoir l'Absolution, il lui fallut souffrir d'être battu de Verges à la porte de l'Eglise de Saint Gilles, où Pierre de Chateauneuf étoit enterré, & puis d'être trainé sur le Tombeau de ce Religieux par le Légat, qui lui mit la corde au col en présence de vingt Archevêques & d'une multitude infinie de peuple. Cette horri-

que jo ég to m

h

& les ce

à

P

ne qui tea

aff co po en

jet fut ave Te

co:

horrible Céremonie finit par la Croix, qu'il fut forcé de prendre, pour se joindre à ceux qui prenoient ses Villes, égorgeoient ses Sujets, & mettoient tout à seu & à sang dans ses Etats; témoin Beziers, où l'on passa au sil de l'épée plus de soixante mille personnes, & Carcassone, dont on sit sortir tous les habitans nuds en chemise. C'étoit cependant une Guerre ecclésiastique, si je puis parler de la sorte, du moins à laquelle présidoient les Légats du

Pape.

or-

les

ant

∡é-

r,

ou-

int

en-

dé-

é-

ux

eur

cur

la-

ou-

ent

iè-

on-

tes

de

le

lu-

ttu

int

éfur

Lé-

ré-

ine

rri-

Montfort, qui avoit été choisi Général des Armées, emportoit tout ce qu'il pouvoit de Places & de Châteaux, non seulement des Héretiques, mais aussi des autres Seigneurs. Le Comte de Thoulouse alla jusqu'à Rome en porter ses plaintes; on le reçut assez bien, on lui promit justice: voici comme on lui tint parole. On lui proposa de s'accommoder avec Montfort. en lui cédant ce qu'il avoit pris; il rejetta cette proposition: sur ce refus il fut excommunié, sous prétexte qu'il avoit établi de nouveaux Péages sur ses Terres. Cette criante injustice lui fit comprendre que sa perte étoit résolue, & que ses soumissions n'avoient servi qu'à qu'à la hâter; ainsi il reprit les Armes, & se mit en devoir de désendre son Bien: il étoit trop tard; ses pertes se multiplierent. Il crut trouver de la compassion à Rome; il s'y rendit avec son fils: on méprisa les larmes de ces deux grands Supplians, on ajugea à Montfort la propriété de leurs Terres; & pour toute grace, on leur assigna quatre cent marcs d'argent pour leur substissance, bien entendu qu'ils seroient soumis au Saint Siège, & qu'ils ac-

quiésceroient à cette Sentence.

Le Pape, dont la fermeté suffisoit à tout, lança les Foudres de l'Eglise sur la tête d'Othon, un an après qu'il y eut mis la Couronne Impériale. Ce fut un prétexte à plusieurs Princes d'Allemagne de choisir un nouvel Empereur: le Pape approuva leurs démarches, & confirma leur Election. Aiant donc dépouillé le Comte de Thoulouse & mis la division dans l'Empire, il ne pensa plus qu'à soumettre le Roi d'Angleterre. Depuis trois ans l'Interdit tenoit son Roiaume dans un état pitoiable, il consentit assez facilement aux Propositions que lui fit le Légat de recevoir l'Archevêque de Cantorberi, & de rétablir dans leurs Biens les Evêques

leu qu' fur dro tré plu éto Suj dél cur éto fes exh cett clar P n'et

> voice tion probles r fes

Pap dans paic

fero

on

fe

n-

on

ux

it-

&

la-

b-

nt

IC-

t à

lur

y

fut

le-

ır:

&

nc

&

ne

In-

te-

ia-

ux

re-

&

ues

8

Tome I.

& les autres Ecclésiastiques qu'il avoit bannis: mais il refusa absolument de leur faire aucune raison des dommages qu'ils avoient soufferts. Innocent, assuré que Philippe Auguste le soutiendroit, porta les choses à la dernière extrémité; il fit publier en Angleterre la plus terrible Sentence: le Roi Jean y étoit nommément excommunié, ses Sujets étoient déliés du serment de fidélité, il leur étoit défendu d'avoir aucun commerce avec lui, ses Roiaumes étoient donnés au Roi de France & à ses Successeurs, tous les Fidèles étoient exhortés à se croiser & à l'assister en cette Expédition contre l'Ennemi déclaré de Dieu & de l'Eglise.

Philippe accepta la Donation, & n'eut point de honte de se faire l'exécuteur d'une pareille Sentence. Ne voioit-il pas, qu'accepter cette Donation, c'étoit l'approuver, & que l'approuver, c'étoit reconnoître qu'on avoit les mêmes Droits sur sa personne & sur ses Etats? Tandis qu'il faisoit ses préparatifs, l'Anglois s'accommoda avec le Pape; il rappella les bannis, les remit dans leurs Biens, & s'engagea de leur paier les dédommagemens selon qu'ils seroient estimés: il fit plus, pour s'asfufurer la protection du Pape contre les puissans Ennemis qu'il lui avoit suscités, il remit par un Acte authentique, ses Roiaumes d'Angleterre & d'Irlande entre les mains du Saint Pere, se rendit son Vassal, tant lui que ses Successeurs procréés de son corps & en légitime mariage, & s'engagea de lui païer chaque année, outre le denier de Saint Pierre, mille Marcs d'argent de redevance, sept cent pour l'Angleterre, &

trois cent pour l'Irlande.

Le Légat Négociateur entreprit enfuite de persuader à Philippe qu'il devoit rompre son Entreprise. Il ne réusfit pas; mais la défection du Comte de Flandres & l'incendie de sa Flotte, qu'il avoit imprudemment dégarnie & fort négligemment gardée, l'empêcha de passer en Angleterre: de sorte que Donation injuste acceptée, n'eut point d'autre effet, que de lui fusciter une foule d'ennemis, dont il pensa être accablé. Il fut par tout Vainqueur : le Roi d'Angleterre, ensermé dans une petite Ville du Poitou, ne pouvoit manquer d'être pris; mais le Légat du Pape demanda pour lui une Trève. Cette Puissance alors étoit si formidable, qu'on n'ôsa pas la lui TC.

refi ans

nuc me ren ten Ro & 1 firm pou troi cac Voi Mil féar. ce c tage loie l'E faill pro Roi rem enti

men

de l

refuser; elle fut accordée pour cinq

Les Troubles d'Angleterre continuoient toujours, ils augmentoient même: les Seigneurs Anglois prirent les Armes contre le Roi Jean, & le forcerent de leur donner une Chartre, contenant la confirmation des Loix du Roi Henri premier & de leurs Libertés & Priviléges; le Pape même avoit confirmé cette Concession. Ce Prince, pour parer à toutes ces attaques, ne trouva point d'autre moien, plus efficace, que de prendre la Croix pour le Voiage d'Outre-mer: car cette fainte Milice avoit le Privilége de porter surséance de toute poursuite & affaire, & ce qui étoit sans comparaison plus avantageux, elle mettoit ceux qui s'y enrolloient, sous la spéciale protection de l'Evêque de Rome. Pour l'avoir infailliblement cette puissante protection, il accomplit en effet ce qu'il avoit déja promis par écrit, de soumettre son Roïaume au Saint Siége: dans une Céremonie publique il remit sa couronne entre les mains du Légat, & la reprit de lui.

Alors le Saint Pere entreprit hautement sa défense, comme de son Vassal, il

an-

ie, ide dit urs me haaint de-, & endeéuse de tte, e & cha que ée, lui nt il ainrmé ne is le

unc

oit fi

lui

rc.

les

ci-

annulla la Chartre qu'il avoit confirmée, il excommunia les Barons, parce qu'ils ne déferoient pas à ses commandemens. & quelque tems après il réaggrava l'Excommunication. Ils ne laisserent pas de poursuivre leur entreprise; pour en afsurer le succès, ils offrirent la couronne à Louis, Fils de Philippe Auguste: elle appartenoit incontestablement à ce Prince, par sa femme, supposé que Jean n'en fût pas légitime Possesseur. L'offre fut acceptée malgré les instances du Légat, à qui le Roi repondit, qu'il ne devoit & ne pouvoit pas imposer à son Fils la nécessité de ne point poursuivre ses Droits. Ce Prince partit en grand équipage & bien accompagné, déscendir en Angleterre, fut sacré & couronné solemnel-Le Légat n'aiant lement à Londres. pu empêcher son départ, l'excommunia avec tous ses adhérans. Le Prince en appella au Pape, & envoia des Ambassadeurs à Rome soutenir son Appel.

Tandis qu'on plaidoit à ce Tribunal, que les Souverains avoient alors la foiblesse de reconnoître, Louis emploioit utilement ses Armes à conquerir les Provinces d'Angleterre qui refusoient de noit l'exe avoi mais clare cett que **sem** la c Pon Cep Pape Fran parl que puif à ce puis

ceffa

COU

c°éte

catio

Pape

de le

fenf

prét

Sen

que

će,

ils

ns,

X-

de

af-

on-

el-

que

eur.

an-

on-

pas

de

Ce

&

gle-

nel-

iant

mu-

nce

Am-Ap-

nal,

foi-

pioit

les

ient

de

de le reconnoître. Le Pape, plus offensé encore de ses progrès que de sa prétendue désobéissance, confirma la Sentence d'Excommunication; & quoique Philippe protestât qu'il ne lui donnoit ni aide ni conseil, on vouloit aush l'excommunier & mettre son Roiaume en Interdit. L'Archevêque de Sens avoit ordre de publier l'un & l'autre : mais les Prélats assemblés à Melun, déclarerent qu'ils ne déféreroient point à cette Sentence. Mezerai remarque. que ce procedé trop intéressé, & ce semble peu juste, rabattit beaucoup de la croiance qu'on avoit aux souverains Pontifes dans les Affaires temporelles. Cependant Philippe craignoit si fort le Pape, que son Fils étant repassé en France, il ne voulut ni le voir ni lui parler.

Quelle timidité dans un Prince tel que Philippe Auguste! mais quelle puissance dans les Papes, qui forçoient à cette timidité, & en faisoient, si je puis m'exprimer ainsi, une vertu nécessaire aux Souverains pour se mettre à couvert de leurs Entreprises! Comme c'étoit sur tout par leurs Excommunications & par leurs Interdits, que les Papes se rendoient redoutables & fai-

X 3

foient

soient valoir & réussir leurs Prétentions, je ne crois pas m'éloigner de mon sujet, en examinant cette matière à fonds, du moins autant que mon peu de capacité & de lecture me le permettra.

## QUATRIEME DISSERTATION.

Excommunications & Interdits.

Oute Societé, toute Assemblée, toute Communauté, doit avoir Droit de punir les transgresseurs des Loix, des Maximes, qu'elle fait profession de suivre, & qu'elle a jugé à propos d'établir pour régler la conduite des Particuliers qui la composent; tous sont sujets à ces punitions : mais tous n'ont pas Droit de les infliger, ni de juger si on les a méritées; c'est à la Communauté même, ou à ceux qu'el-le a députés, ou que le Législateur a établis, à le faire. L'Eglise est certainement une Societé, une espéce de Communauté: elle a ses Loix, ses Maximes; & par une suite nécessaire, elle a Droit de punir ceux qui les violent.

l'au cett l'au de l'au

fur qui jug jug Sac les il y

fan

les Pré dre teu re,

la présente des

qui

lent. Cette Société est divisée en deux parties, dont l'une conduit & gouverne l'autre: il est hors de doute que c'est à cette partie qui conduit & gouverne l'autre, de juger des transgressions &

de punir les transgresseurs.

Le Sacerdoce fait la distinction de ces deux parties: il faut en être revêtu. pour être capable de conduire & de gouverner les autres. C'est donc dans le Sacerdoce que réfide la puissance coactive & légiflative de l'Eglife; puifsance coactive & législative, qui s'étend fur les simples Fidèles & sur tous ceux qui les gouvernent : ainsi les Prêtres jugent ceux qui ne le sont pas, & se jugent eux-mêmes. Or il y a dans le Sacerdoce divers dégrés, subordonnés les uns aux autres; il y a des Prêtres; il y a des Evêques: les Evêques sont les premiers Pasteurs; les simples Prêtres travaillent sous leurs ordres, & ne peuvent être que des Pasteurs subalternes, qui peuvent instruire, avertir, reprendre, exhorter, mais quine peuvent ni punir ni commander; la punition & le commandement sont réservés aux premiers Pasteurs, qui seuls sont armés du Bâton pastoral, dont ils peuvent frapper les simples Fi-

ée, VOIL des oroé à

en-

de

ère

peu

et-

uite tous tous i de

àla ı'el-

ur a rtaie de

fes ire,

vioent, dèles & ceux qui les conduisent sous leurs ordres. Par conséquent, la puissance législative & coactive de l'Eglise réside dans les seuls Evêques, qui l'exercent en particulier, chacun dans leur Diocése, & en commun lorsqu'il est question d'Affaires qui intéressent toute la Societé des Fidèles, ou du

moins une partie considérable.

Tous les Evêques sont égaux par le Caractère & la puissance qui y est attachée: mais il a été sagement établi qu'il y eût entre eux une espéce de dépendance & de subordination par rapport à leur Jurisdiction contentieuse. Tous sont égaux, mais tous sont responsables de leur conduite particulière, & de l'usage de leur puissance, les uns aux autres; & il n'en est aucun, qui ne soit inférieur à ses Confreres légitimement assemblés. Tous les Fidèles doivent obéir à l'Eglise en ce qui regarde sa Doctrine & sa Conduite; mais elle n'est pas leur Souveraine, & ne peut décerner contre eux de peine capitale: d'ailleurs, la douceur dont elle fait profession, ne lui permet pas de répandre le sang, ni de demander qu'on en répande.

Les Armes de l'Eglise sont donc d'u-

ne a

ver

& r

mê

cor

lég

fou

Si 1

lièr

Su

enf

leu So

bo

gli

pe

leu

re.

l'E

Ev

vei

éc

ch

rei

nii fat

reg

qu

us

if-

E-

lui

ins

ı'il

ent

du

le

ta-

bli

dé-

oar

ise.

ref-

ère, uns

ne

ne-

loi-

re-

te;

& ine

ont

pas

der

'u-

ne

ne autre espéce que les Armes des Souverains: elles sont toutes spirituelles, & ne peuvent faire que des blessures de même nature; ou plûtôt ses punitions confistent à ôter des Graces, des Priviléges qui dépendent d'elle, non à faire souffrir des peines positives & sensibles. Si les Evêques ont des prisons particulières pour leurs Ecclésiastiques, si les Supérieurs des Religieux peuvent les enfermer, ce n'est point l'Eglise qui leur a donné ce Pouvoir, ce sont les Souverains: ils ont eu sans doute de bonnes raisons pour partager avec l'Eglise leur Souveraineté à cet égard; & peut-être en auroient-ils eues de meilleures pour se la réserver toute entière.

Au reste, les Armes spirituelles de l'Eglise sont entre les mains de tous les Evêques, des seuls Evêques; & ne doivent être emploiées que pour la punition & la vangeance des transgressions éclatantes & publiques, & pour empêcher les progrès du Vice & de l'Erreur: car les Satisfactions que les Ministres de l'Eglise imposent pour les fautes secrettes, ne doivent point être regardées comme des punitions, puisque c'est du consentement des Penitens X s

qu'ils les imposent. Ces punitions sont, l'Excommunication, l'Interdit, la Suspense, & je ne sai combien d'autres Censures; car il y en a un si grand nombre, & de tant d'espèces dissérentes, que leur connoissance est la plus considérable partie & la plus embarrassée du Droit Canon.

Je ne veux parler que des Excommunications publiques & éclatantes, & des Interdits généraux, tels que les Papes en ont si souvent fulminé: sur quoi je fais trois ou quatres Questions, à quoi je vas repondre avec le plus de précision qu'il me sera possible. Premiérement, tout Fidèle peut-il être excommunié? En second lieu, quelle est la matière de l'Excommunication & de l'Interdit? Troissémement, quelles en sont les suites? Quatriémement, si le Pape a des Droits particuliers de s'en servir, & quels ils sont?

Etre excommunié, c'est être séparé de la Societé des Fidèles, n'avoir plus de part à leurs mérites, n'avoir plus de Droit à la participation des choses saintes. Il est visible que tout Fidèle, soit qu'il conduise, soit qu'il soit conduit, peut mériter ce retranchement & ces privations; & que dès-là qu'il les mé-

ri-

rite

nir

dan

mê

cor

fens

d'a

tre

COI

tou

fou

for

CO

Lo

foi

fan

me

qu

tro

m

ro

ce

CO

t,

1-

es

nd

n-

us

af-

u-

&

a-

ior

ié-

ex-

est

de en le

'en

aré

lus

de

in-

loit

iit.

ces

nć-

ri-

rite, l'Eglise a Droit de l'en punir, de les lui faire souffrir. Cependant, comme tous les Membres d'un même Corps ne méritent pas la même consideration, la prudence & le bonsens demandent qu'on ait bien plus d'attention pour les uns que pour les autres: il est des Coupables que leur Rang, leur Dignité, rendent toujours considerables, & ce n'est qu'après tous les ménagemens possibles, & dans la dernière nécessité, qu'on doit se résoudre à les punir; ils sont en quelque forte au-dessus des Loix, du moins il convient qu'ils soient exempts des Loix pænales universelles, & qu'ils ne soient point censés y être compris, sans une mention particulière & expres-

Les Rois, les Princes, sont assurément de ces Membres distingués, pour qui il est presque impossible d'avoir trop de ménagement : ils peuvent mériter l'Excommunication, leur couronne ne les met point à couvert de cette espèce de foudre; mais sans une extrême nécessité, doit-on la lancer contre des Têtes si respectables, avant que d'avoir essaié tous les autres moiens de les ramener? leur ressentiment peut avoir

avoir les plus terribles suites, ne vaudroit-il pas mieux laisser un Coupable impuni, que d'exposer toute une Nation à devenir criminelle? Tout Chrétien peut donc être excommunié; ni Rois, ni Souverains, ni Evêques, ni Papes, ne sont point à couvert de cette punition: la seule différence qu'il y a entre eux & le reste des Fidèles, c'est qu'il faut sans comparaison plus de formalités & de précautions pour eux,

que pour leurs inférieurs.

Pour repondre à la seconde Question, je dis qu'une faute legère, qu'une faute secrette, qu'une faute douteuse, qu'une faute non scandaleuse, n'est point une matière suffisante d'Excommunication: car puisque c'est une punition, il faut que la faute soit certaine, avérée, incontestable même; puisque c'est une très grande punition, il faut que la faute soit très griève; enfin, puisque c'est une punition éclatante, & qu'on emploie pour arrêter le progrès du mal, il faut que la faute soit publique, & de nature à être imitée; à toutes ces conditions il faut en ajouter une autre, c'est que la faute doit être contre la Loi de Dieu, ou contre la Police de l'Eglise, c'est-àdire,

dire pore giti

peu

n'a qu' Soc té: dor gou tou de foi

on incode ver en ép

leu du rel la re

nu

dire, que les Affaires purement temporelles ne peuvent être un sujet lé-

gitime d'Excommunication.

au-

ble

ré-

ni

ni

tte

y 2

eft

or-

ef-

u-

est

m-

u-

ai-

e;

n,

n-

la-

le

ite

i-

en

te

ou

à-

c,

D'ailleurs, la Société Chrétienne ne peut détruire la Société civile: celle-ci n'a consenti à l'établissement de l'autre qu'à cette condition. C'est dans la Société civile que réside la Souveraineté: la Société Chrétienne lui est subordonnée en tout ce qui peut intéresser le gouvernement intérieur & politique; tout ce qu'elle entreprend de régler & de décider en ces matières, est nul de soi-même, & ne sauroit valider que du consentement de la Société civile. A-ton pu ignorer ce Principe évident & incontestable? comment l'a-t-on perdu de vue? lui seul auroit suffi à conserver la paix entre les deux Societés, & à empêcher les scandales & les desordres épouvantables que leur désunion & leurs différentes Prétentions ont produits: car il étoit aussi aisé que naturel de conclure de ce Principe, que la Paix & la Guerre ne sont point du ressort de la Puissance ecclésiastique, qu'on peut à cet égard mépriser ses commandemens, & regarder comme nulles les Excommunications, qu'elle emploieroit pour les faire observer 80 & pour punir le refus de s'y soûmettre.

Il est visible que c'est à la Puissance laïque de régler les Impositions, la valeur des monnoïes, le prix de l'argent, à admettre dans ses Etats ou à en exclure des Etrangers faisant profession d'une autre Religion, à permettre ou à défendre certaine espèce de Commerce avec certaines Nations; & que toutes ces Affaires ne peuvent être une matière légitime ni d'Excommunication ni d'Interdit.

Ces Principes ont toujours dû, & doivent encore aujourdhui faire comprendre, que ces Excommunications qui ont pour but de rompre les liens qui attachent les Sujets au Souverain, de leur faire même un crime de leur soumission, de leur attachement, de leur dévouement, sont non seulement injustes, mais tout à fait nulles, c'est peu, que leur injustice est si criante qu'on ne pourroit sans crime en faire les régles de sa conduite.

Ces mêmes Principes, pour peu qu'on les eût approfondis, auroient fait voir, que plus on est persuadé de l'efficace de l'Excommunication à séparer de Jesus-Christ, moins on doit les multiplier; plied de con

coa ceu tue re j Dr cer du cat con con le qu' ché cfp ter en pas Ch

env

û-

ce

va-

nt,

lu-

ine

dé-

rce

ites

ère

ni

m-

ons

qui

de

ou-

eur

jul-

cu,

on

gles

pcu

fait

ica-

· de

ıltiier; plier; que le fréquent usage qu'on fait de ce glaive spirituel, est un Abus, & que la puissance dont on abuse, perd son autorité & ne porte plus ni de véritables Loix ni de véritables coups: c'est-àdire, qu'en ces matières & en ces circonstances elle cesse d'être législative & coactive.

Ces Principes montrent encore, que ceux qui sont armés de ce glaive spirituel, ne doivent s'en servir pour se faire justice à eux-mêmes, que quand leur Droit est évident ou qu'il est devenu certain par un Jugement régulier, que du moins ce n'est ni par l'Excommunication ni par l'Interdit qu'ils doivent commencer les procédures; que l'Excommunication ne fauroit avoit lieu fi le crime n'est point avéré, si la faute qu'on prétend punir n'est pas un peché mortel: car ne seroit-ce pas une espéce de tyrannie, que de séparer extérieurement de la Societé des Fidèles. en punition d'une faute qui n'auroit pas intérieurement séparé de Jesus-Christ?

Tout ceci supposé, que deviendra cette foule d'Excommunications qui environnent de toutes parts les Catholiques Romains, toujours prêtes à les saisir.

faifir, à les lier, sans qu'ils s'en apperçoi. vent? que faut-il penser de celles dont on a tant de fois frappé les Têtes les plus respectables, pour des Affaires purement temporelles, pour des intérêts personnels, pour des fautes douteuses, pour soutenir des Prétentions injustes, pour établir des Maximes justement contestées, pour abolir des Maximes qui gênoient l'Ambition, pour en faire recevoir qui la favorisoient? ne peut-on pas dire que ce glaive spirituel a souvent été entre les mains des Papes ce qu'est une épée entre les mains d'un homme passionné? De sorte que dès le douzième Siécle la Puissance séculière, pour arrêter ces desordres s'attribua le Droit de connoître de la justice de ces Excommunications & de punir ceux qui les lanceroient mal à propos, ou qui y obéiroient avant son Jugement & malgré sa Défense. C'est ce qui se pratique encore aujourdhui en France: sans douse sur ce Principe, que les Chers de la Societé civile ont Droit, d'empêcher tout ce qui est capable de la détruire ou de la troubler.

L'Interdit consiste à ôter à toute une Ville, à tout un Peuple, à tout un Roiaume, l'usage des choses saintes,

aucu Ren de n inju pren aussi mun mier est p tre c ne l' t-il p ce au avec gneu l'ait leurs foum Préte dès-1 traire quell ne p

en i

Min

au 1

ploié Si un P

ter c

-19

·10:

ont

olus

ent

iels,

ute-

éta-

ées,

ient

qui

que

ntre

pée

mé?

écle

ces

noî-

ica-

nce-

béi-

lgré

que

lou-

e la

cher

uire

unc

un

ites,

CI

en suspendant de leurs Fonctions les Ministres de l'Eglise, ou ce qui revient au même, en leur défendant de faire aucun exercice de leur puissance: ce Reméde est si cruel, il est si difficile de montrer que cette punition n'est pas injuste, qu'on ne conçoit pas que les premiers Pasteurs aient pu s'en servir aussi souvent qu'ils l'ont fait. L'Excommunication a été en usage dès les premiers tems du Christianisme, il n'en est pas de même de l'Interdit; les quatre ou cinq premiers Siécles de l'Eglise ne l'ont point connu, au moins n'y at-il pas été pratiqué: il doit sa naissance aux Démêlés que les Evêques ont eus avec les Souverains & les autres Seigneurs temporels; il semble qu'on ne l'ait mis en usage que pour soulever leurs Sujets, & les forcer par-là de se soumettre aux Loix de l'Eglise & aux Prétentions de quelques Evêques. Or, dès-là l'Interdit est formellement contraire à la Société civile, contre laquelle, tout ce qui tend à la détruire ne peut jamais être légitimement emploié.

Si l'on n'avoit pas en viie de rendre un Prince odieux à ses peuples, d'exciter contre lui leurs murmures & leurs Tome I. Y plain-

plaintes, pourquoi leur feroit-on porter la peine de son peché, ou de saré. fistance, qu'on juge à propos d'appel. ler de ce nom? Philippe premier & Philippe second, contractent des mariages illégitimes & vivent des années dans l'Adultère; Jean, Roi d'Angleter. re refuse de reconnoître un Archevêque que le Pape avoit nommé : en quoi les peuples sont-ils coupables, & par où ont-ils mérité qu'on leur ferme les sources de la Grace & du Salut? sontils dignes de ce châtiment parce qu'ils ne cessent pas de reconnoître leurs Souverains, qui par leurs crimes, vrais ou prétendus, se sont attiré l'indignation de quelques Evêques? C'est donc pour les diviser, pour les révolter qu'on le leur fait souffrir.

Sans l'espèce de vertige, qu'une Pieté aveugle avoit produit, n'auroit-on pas reconnu l'injustice de ce procedé? n'étoit-ce pas contre les Auteurs de ces privations injustes qu'on devoit s'élever, plûtôt que contre ceux qui en étoient l'occasion? Tout Interdit général en conséquence du crime perfonnel & particulier d'un Souverain, est donc injuste, & ne doit être ni souffert ni observé; la Societé civile a même

mê dro la F mal terc qui poi men pou avo qua ion giet reil à tr fes

> Quo fets des que en Dro bre

de

dér

dép

obé

por-

a ré

ppel-

er &

ma-

nnées eter-

êque

oi les

r où e les

font-

u'ils

Sou-

is ou

tion

pour

on le

'une roit-

oce-

ceurs

voit

qui

erdit per-

ain,

e ni

ile a

ême

même Droit de punir ceux qui voudroient s'y affujettir: & certes, quand la République de Venise chassa des Terres de son obéissance les Jesuites, qui malgré sa Défense avoient gardé l'Interdit fulminé contre elle par Paul cinquième, quand elle tint ferme à ne les point recevoir lors de son accommodement, elle ne fit rien que ce qu'elle pouvoit, que ce qu'elle devoit faire; & elle auroit encore mieux fait, si elle avoit résisté aux sollicitations d'Henri quatre, qui la détermina enfin à suivre son exemple, en rappellant ces Religieux; car elle peut compter qu'en pareil cas, ils seroient encore les premiers à transgresser ses ordres, & à donner à ses peuples l'exemple d'une coupable obéissance.

Repondons à présent à la troisième Question, & voions quels sont les effets, les suites des Excommunications & des Interdits. L'Eglise ne peut ôter que les Biens qu'elle donne ou qui sont en sa disposition; ceux à quoi on a Droit en qualité d'homme & de Membre de la Société civile, ne sont point de son District; elle seroit injuste & déraisonnable, si elle entreprenoit d'en dépouiller, ou d'en interdire la jouis-

sance; ses commandemens, ses désenses à cet égard n'obligeroient en aucune manière, & à peine mériteroient-ils quelque attention: la raison de ceci est, qu'on peut cesser d'appartenir à la Société Chrétienne, sans cesser d'appartenir à la Société civile, comme on peut cesser d'être Membre de la Société civile, sans cesser d'être Membre de la Société Chrétienne.

Ainsi, de même que l'Exil, qui retranche de la Société civile, n'emporte point la privation des Sacremens, & ne rend point incapable des Dignités, des Ministères ecclésiastiques; de même l'Excommunication, qui retranche de la Société Chrétienne, n'ô. te point la propriété & l'usage des Biens, & ne rend point incapable des Dignités & des Ministères du siécle. En un mot, la Société Chrétienne n'a pas plus de pouvoir de briser les liens qui forment la Société civile, que n'en a la Société civile de briser les liens qui forment la Société Chrétienne.

S'il y a quelque différence entre elles, elle est toute à l'avantage de la Société civile, qui en qualité de Souveraine, a Droit d'intervenir dans les Af-

faires

ait pol don l'E que réu fan cor à le aur s'ei

fair

cef civ Ra gar que min che

me

lioi

tes fef

ils

ne

iul

ier

qu

po

faires ecclésiastiques, sans que l'autre ait Droit d'intervenir dans les Affaires politiques: l'Excommunication n'a donc que des effets spirituels, comme l'Exil n'en a que de temporels. Pour que ces deux espéces d'effets fussent réunies, il faudroit que les deux Puissances se fussent accordées à regarder comme Coupables, & à punir chacune à leur manière, ceux que l'une d'elles auroit condamnés: mais cet Accord ne s'est point fait; on peut même assurer qu'il ne se fera jamais, & qu'il est im-

possible qu'il se fasse.

fes

ne

-ils

ft,

30-

te-

on

été

e la

re-

or-

gni-

de

re-

n'ô·

des

des écle.

e n'a

liens

n'en les

tien-

e el-So-

ouve-

s Af-

aires

Ainsi, un Chrétien excommunié ne cesse point d'être Membre de la Société civile, il ne perd ni son Bien, ni son Rang, ni sa Dignité; il en jouit, il le garde, il l'exerce aussi légitimement que s'il ne l'étoit pas; les liens de soumission, de dépendance, qui lui attachent ses Sujets, ses enfans, ses Domestiques, ceux de l'amitié qui le lioient à ses Voisins, à ses Compatriotes, à ceux de son Rang & de sa Profession, ces liens ne sont pas rompus, ils ne sont pas même affoiblis: & ce ne pourroit être sans crime & sans injustice, que ses Sujets, ses enfans, ses serviteurs, ses Amis lui refuseroient le ferservice, le respect, l'obéissance, l'amitié qu'ils lui doivent; il n'est point d'autre Loi qui pût justifier & autoriser leur refus, que celle en vertu de laquelle il cesseroit d'être ou Membre ou Ches de la Société civile.

De ceci il faut conclure, que l'Excommunication a bien plus de prise sur les Ecclésiastiques que sur les Laïques, & qu'elle est doublement à craindre pour les premiers; puisqu'outre la privation, qui leur est commune avec tous ceux qui en sont frappés, elle leur fait perdre, quand elle est juste & prononcée dans les formes, leur Rang, leur Dignité, & les rend incapables de tout Ministère & de toute Fonction

ecclésiastique.

Il faut conclure que les Evêques outrent leur Pouvoir, lorsqu'ils prétendent & qu'ils ordonnent, qu'on regarde comme exclus de la Société civile ceux qu'ils ont exclus de la Société Chrétienne, quand ils les dégradent de Noblesse, quand ils les déclarent déchûs de leurs Dignités séculières, quand ils donnent leurs Biens, & qu'ils permettent de les réduire en servitude, quand ils leur interdisent l'usage du vin, du linge, de la chair, du bain, quand ils leur

leu VOI aut cile un, de une des pol ain qu' rép les la P que

ces ture dès s'éte Fon en I les

pou qu'i l'En uler

te

leur défendent de se faire raser, de voiager, de boire, de manger avec les autres Chrétiens : c'est dans un Concile tenu à Limoges en mille trente & un, que les Evêques François parloient de la sorte. Ne croiroit-on pas que c'est une Assemblée d'Abbés, qui décernent des peines contre leurs Religieux rebelles? parler de la forte, n'est-ce pas supposer que la Société Chrétienne a, pour ainsi dire, absorbé la Société civile, & qu'à l'exception du sang qu'elle ne peut répandre, elle a Droit d'infliger toutes les autres espéces de peine?

mi-

int

ifer

ielhef

Lx.

fur

es,

dre

ori-

vec

eur

ro-

ıg,

bles

ion

ou-

en-

rde

eux

ré-

Nohûs

lils

etand

du

cur

Au reste, il n'est pas étonnant que la Puissance ecclésiastique ait prétendu que ces Dégradations, ces Dépositions, ces Interdictions, étoient des suites naturelles de l'Excommunication, puisque dès le sixième ou septième Siécle elle s'étoit mise en possession d'exclure des Fonctions civiles & militaires, & même du mariage, ceux qu'elle mettoit en Penitence publique. C'est ainsi que les Evêques de France soumirent à cette Penitence Louis le Débonnaire. pour diminuer l'énormité de l'Attentat qu'ils commettoient en le déposant de l'Empire. Les Evêques d'Espagne en userent de même à l'égard de Vamba leur

leur Roi: mécontens apparemment de lui, gagnés peut-être par celui qui devoit lui succéder, ils prirent le tems qu'il étoit à l'agonie & sans connoissance, pour le consacrer à la Penitence, & par une suite nécessaire en ces tems d'ignorance & de superstition, pour lui ôter la couronne. Ces Usages absurdes & ridicules sont aujourd'hui abolis, & il seroit à souhaiter pour l'honneur de l'Episcopat, que l'Histoire nous eût laissé ignorer jusqu'à quel point on a autresois abusé de la Piété simple & crédule des Fidèles.

Concluons encore, que l'Excommunication n'a aucun effet civil, qu'elle n'en peut avoir qui détruise la Société ou qui lui nuise considerablement; & qu'ainsi une Excommunication, un Interdit général, ne doivent point empêcher la célebration des mariages.

Concluons, que c'est avec sagesse que la Puissance séculière a réglé en France, que l'Excommunication n'auroit point de lieu, à moins que la Loi, à la transgression de laquelle elle est attachée, n'eût été reçue & publiée dans les formes préscrites; qu'aucun Par-

Part nié ridic bles mur mul gue les jug

Qu cul d'a & l'H qu En pe

em

pr gl

P

n

Particulier ne seroit censé excommunié, s'il ne l'étoit nommément & juridiquement. Sans cela quels Troubles ne causeroient point ces Excommunications vagues & générales, qu'on multiplie ordinairement, qu'on prodigue même, pour punir les Auteurs & les Partisans d'une Doctrine qu'on a jugé à propos de proscrire, pour en empêcher & en arrêter le progrès?

Nous ne dirons rien de la dernière Question, qui regarde les Droits particuliers du Pape, nous l'avons décidée d'avance; car s'il n'est pas Souverain & Monarque de l'Eglise, s'il n'est pas l'Evêque universel, l'Evêque des Evêques, il n'a pas Droit de fulminer des Excommunications générales, de suspendre les Evêques & les Prêtres de leurs Fonctions: il est vrai, dans les premiers tems de l'Eglise on avoit réglé, que celui qui seroit excommunié par un Evêque, seroit exclu de la Communion de tous les autres; mais au même tems il avoit été établi, qu'on ne pourroit être excommunié que par son Evêque, & par les Tribunaux supérieurs, en cas que l'Affaire y fût portée par Appel, ou qu'elle y fût dévolue de Droit.

Yr

Ne

gesse en n'au-Loi, st atibliée ucun Par-

nt

ui

ms oif-

en-

ces

n,

ges

hui

our toi-

ju'à

de Fi-

mu-

'elle

; &

un

Ne me trompai-je point? il me paroît que ce que je viens de dire est si solide. & d'une évidence si sensible, qu'on n'auroit jamais dû l'ignorer ni en douter: mais il n'est point de Vérité si claire, d'Erreur si monstrueuse, que la Piété aveugle & superstitieuse n'obscurcisse & ne fasse recevoir. Il y a déja du tems qu'on a commencé en France à ouvrir les yeux, & à revenir des Préjugés trop favorables à la Puissance ecclésiastique; il s'en faut pourtant encore beaucoup, qu'on ne pense juste à cet égard, & qu'on n'ait regagné le terrain qu'on a perdu. On délibere, on craint même, on hésite & on tremble, comme si l'on n'avoit pas de Principes sûrs pour borner les Prétentions de l'Episcopat en général, & de quelque Evêque en particulier; on croit avoir trouvé un Expédient admirable, quand afin d'éviter un Tribunal qui embarrasse, on a imaginé d'en appeller à un autre qui n'existe point, & qu'on ne doit pas plus reconnoître que celui qu'on décline, à moins qu'il ne s'agisse de la Foi: ignore-t-on que les Conciles ont souvent entrepris sur la Puissance temporelle, & qu'ils ont fait des Décisions qu'elle seule avoit Droit de faifaire ne Dro J de S

les

qui mai pêc n'au fero avec

Mo d'A les Sch dan puil

mai reco Exc

ont con ces que

le n Rel ces faire? pourquoi tant biaiser, pourquoi ne pas déclarer hautement ce qu'on a

Droit de penser?

oît

de,

on

ou-

fi

ob.

éja

nce

ré-

en-

e à

le

on

le,

pes

de

que

OII

ind

ar-

un

ne

·lui

iffe

ci-

an-

des

de fai-

Je le sai, on craint les noms odieux de Schismatiques & d'Héretiques, que les Ecclésiastiques prodiguent à ceux qui s'opposent à leurs Prétentions: mais ces cris injustes doivent-ils empêcher qu'on ne secoue le joug dont on n'auroit jamais dû se laisser charger? feroit-on Schismatique, si on n'avoit avec Rome que les rapports nécessaires pour la conservation de la Foi & des Mœurs? le seroit-on, si l'on ne païoit plus d'Annates pour les grands Bénefices? les Evêques seroient-ils Héretiques, Schismatiques, s'ils se rétablissoient dans les Droits & dans l'exercice de la puissance que Jesus-Christ leur a donnée? ceux qui les aideroient, le seroient-ils? mais sur tout le seroit-on, pour ne pas reconnoître, pour ne pas recevoir ces Excommunications, ces Interdits, qui ont pour but de soulever les peuples contre les Chefs de la Société civile, ces Excommunications, ces Interdits, que la Politique a mis en œuvre pour le moins aussi souvent que le zèle de la Religion, ces Excommunications, ces Interdits, qui supposent une Sou-VC-

veraineté injustement prétendue, justement contestée? Craignons donc le Schisme, mais ne craignons pas son ombre, du moins que cette crainte ne nous trouble & ne nous aveugle pas jusqu'à nous le faire voir où il n'est point: dès qu'il y a de l'abus & de l'injustice dans les Prétentions, le Schisme, ou plûtôt le Crime, l'odieux du Schisme, ne peut être du côté des Op-

posans.

Le Regne de Louis huit, qui succéda à Philippe Auguste, son Pere, ne fut que de trois ans; il mourut en douze cent vingt-six au mois de novembre, aiant été sacré le dixième d'août douze cent vingt-trois. Ce Prince en emploia la meilleure partie à faire la Guerre au Comte de Thoulouse, qui s'étoit remis en possession de presque tous ses Etats. Honoré trois occupoit alors le Siége de Rome; ce Comte par toutes sortes de soumissions le mit dans ses intérêts: par les ordres de ce Pape on afsembla un Concile à Montpellier; le Comte y fut absous & reconnu pour Comte de Thoulouse, après qu'on eut tiré de lui toutes les promesses qu'on crut devoir exiger. Tout cela se sit sans avoir égard à la Donation qui en avoit ni à Con huit gne con la I

avoi

The pour ies pro abid Ro fe celle rêts tou il le qu' prin

diff Sor

da

foir che

avo

n fes t me n Suj uf-

: le

fon

ne

pas 'cft

in-

hif-

du

Op.

ccé-

ne

ou-

em-

oût

em-

erre

toit

s ses

utes

s in-

n af-

pour

eut

u'on

e fit

ui en avoit

tien-

avoit été faite au Comte de Montfort, ni à la Cession qu'Amauri, fils de ce Comte avoit faite de ces Droits à Louis huit, qui d'ailleurs en qualité de Seigneur souverain devoit au moins être consulté sur le Rétablissement, ou sur la Déstitution de son Vassal.

Cependant, comme le Comte de Thoulouse avoit promis plus qu'il ne pouvoit tenir, ou que la résistance de les Sujets l'empêchoit d'exécuter ses promesses, le Pape, irrité, & voulant absolument les soumettre, envoia au Roi de France un Légat pour le prier de se charger de cette Expédition. Comme elle s'accommodoit fort avec ses Intérêts, il promit de s'y emploier avec toutes les Forces de son Roiaume, & il le fit dès qu'il eut terminé la Guerre qu'il faisoit aux Anglois : cette Entreprise lui coûta la vie; il mourut de la dissenterie au Château de Montpensier. Son Fils, Louis neuf, qui lui succéda, en recueillit le fruit: le premier soin de la Reine Blanche, fut d'achever la Conquête que son Epoux avoit fort avancée; elle prit si bien les mesures, elles furent si promptement exécutées, que le Comte & ses

Sujets convinrent que la Comté appar-

tiendroit à sa Fille, que cette Princesse épouleroit Alphonse, Frere de Louis neuf, que s'il n'y avoit point d'Enfans de ce mariage, la Comté retourneroit au Roi de France. C'est en vertu de cet Acte, que quelques années après ce Fief important fût réuni à la Couronne de France.

Du tems de ce saint Roi les Papes & les Empereurs eurent de furieux Démêlés, jusque-là, que le Pape Grégoire neuf envoia en douze cent trente-huit offrir l'Empire à Louis pour son Frere Robert. L'offre ne fut point acceptée. Les Historiens disent qu'on repondit à l'Envoyé du Pape, qu'il suffisoit à Robert d'être Frere d'un Roi, qui étoit plus excellent en Dignité & en Noblesse que quelque Empereur que ce fût. Ceux qui aiment les grands mots vuides de sens, approuveront cette Reponse: mais il convenoit bien mieux à l'équité du Roi & à la sagesse de son Conseil, de faire sentir à Grégoire l'indignation que causoit l'injustice & la violence de son procedé; on auroit encore mieux fait de prendre hautement le parti du Prince qu'on vouloit dépouiller. On se contenta de ne se pas déclarer contre lui; & c'étoit beaucoup en ces tems-là qu'on

fir

go qu do ga Ĕv fie po fut am ne for ful fur

pol pêc rest ven ave poi

Cor ten àqu de s

fe fa

qu'on résistat à l'inclination du Pape, qui auroit souhaité qu'on eût fait à son Ennemi une Guerre ouverte.

ffe

uis

ans

oit

de

rès

ou-

pes

)é-

oire

uit

rere

tée.

it à

Ro-

plus

que

qui

ens,

is il

Roi

aire

cau-

fon

fait

rin-

1 10

ntre

15-12

n'on

La Querelle de ces deux Puissances dégénera en une haine mortelle; elles se firent tout le mal qu'elle purent. Grégoire excommunia Fréderic, & indiqua un Concile à Rome, où il prétendoit dégrader cet Empereur : le Légat qu'il avoit en France, assembla les Évêques à Meaux, & ordonna à plusieurs d'entre eux de se rendre à Rome pour assister à ce Concile. Fréderic sut les desseins du Pape, il s'en plaignit amérement à Louis, & le conjura de ne point permettre à ses Evêques de sortir de France: quelque justes que fussent ses plaintes & ses prieres, elles furent inutiles; Louis crut qu'il ne pouvoit pas, qu'il ne devoit pas empêcher les Evêques d'obéir au Pape. Le respect excessif dont alors on étoit prévenu pour la Puissance ecclésiastique, aveugla de telle forte, qu'on ne vit point que toutes ces démarches de la Cour de Rome, étoient autant d'Attentats contre la puissance souveraine, à quoi on avoit presqu'autant d'intérêt de s'opposer que celui contre qui elles se faisoient.

La mort de Grégoire ne finit point la Querelle, Innocent qui lui succéda, la foutint pour le moins aussi vivement qu'il l'auroit fait lui-même: ce Pape, voiant que Fréderic étoit le plus fort en Italie, en sortit, afin de fulminer plus sûrement contre lui. Etant arrivé en France au mois de decembre mille deux cent quarante-quatre, il indiqua un Concile à Lion pour l'année suivante: ce Concile fut ouvert dans l'Abbaie de Saint Juste, le lundi de l'Octave de Saint Jean Baptiste. Baudouin, Empereur de Constantinople, s'y trouva pour solliciter du secours; mais le Pape & le Concile ne pensoient qu'à accabler Fréderic & à lui susciter des Ennemis. Raymond, Comte de Thoulouse, & Berenger, Comte de Provence, s'y trouverent aussi, afin d'obtenir du Pape les Dispenses nécessaires pour que le premier de ces deux Princes épousat la fille du second: cette demande étoit contre les Intérêts des Rois de France & d'Angleterre; on n'avoit garde de les choquer dans les circonstances où l'on étoit pour lors. Fréderic vouloit aussi se rendre à Lion, il s'étoit même fait précéder par ses Ambassadeurs, il les suivoit de près:

ap-

vou con le C dell pou foit

app

con

pré

s'ét

Ter telli erro Foi.

ce p ne n cute plac grav aprè

aprè te d prét l'Eg

pire vroit me Sour

F

nt

a,

nt

e,

ort

ner

ri-

orc

in-

née

ans

de

au-

le,

rs;

ent

iter

de

de

afin

cef-

eux

cet-

des

on

les

lors.

ion,

fes

rès:

ap.

apparemment qu'il étoit trop bien accompagné, ou qu'on craignoit que sa présence ne dérangeât le Plan qu'on s'étoit formé; loin de l'attendre & de vouloir l'écouter, on se hâta de le condamner, & il apprit à Turin que le Concile l'avoit excommunié à chandelles éteintes, & dégradé de l'Empire pour plusieurs crimes qu'on lui imposoit, entre autres qu'il détenoit des Terres de l'Eglise, qu'il avoit des intelligences avec les Sarazins, & qu'il erroit en plusieurs Articles de la Foi.

Quelque injuste que sût cette Sentence pour le sonds & pour la sorme, elle ne manqua ni d'approbateurs ni d'exécuteurs. Les Allemands mirent, en la place de ce Prince dégradé, le Landgrave de Hesse & de Thuringe, auquel après sa mort, qui arriva peu de tems après, ils substituerent Guillaume, Comte de Hollande: s'obstinant ainsi, sous prétexte de piété, & d'obéissance à l'Eglise, à ruiner la Dignité de l'Empire & à l'assujettir au Pape, qui devroit être soumis aux Empereurs comme les autres Evêques le sont à leurs Souverains.

Fréderic mourut en mille deux cent Tome I. Z cincinquante: fon Fils Conrard ne lui furvécut que quatre ans. Ce Prince ne se trouvant pas affez fort en Italie contre Guillaume, Comte de Hollande, pré-tendu Roi des Romains, se retira en Italie; il fit périr son Neveu Fréderic, & se mit en possession de ses Thrésors & de son Rosaume de Sicile; peu de tems après il fut emprisonné par Mainfroi, fon Frere naturel: il ignora absolument que ce Perfide fût l'auteur de fa mort, il lui laissa la Régence du Rojaume & la Tutelle de son Fils Conrard, vulgairement appellé Conradin; par-là il le mit en état de consommer fon crime en usurpant la couronne, qu'il étoit chargé de garder & de défendre.

La même année douze cent cinquante-quatre, mourut Guillaume, Comte de Hollande. L'Empire étant absolument vacant par sa mort, les Electeurs vendirent lâchement l'honneur de la Nation Germanique & leurs suffrages à des Princes étrangers; les uns choisirent Richard, Frere du Roi d'Angleterre, les autres Alphonse de Castille: ces deux Compétiteurs disputérent leurs Droits devant le Pape, sans pouvoir s'accorder. Etoit-ce en qualité d'Arbitre

biti Cau étoi ľEi que té, des c'ét foit con que C'e cens fé, pend tere lecti

quill avoit nage fente cafio les T tre, la m toit trout

viole

bitre & de Souverain que ces grandes Causes se traitoient à son Tribunal? il étoit très intéressé dans les Troubles de l'Empire, il y avoit trop de part pour que sa décision sût exempte de partialité, & ne coûtât pas beaucoup à celui des deux à qui elle seroit favorable: c'étoit donc par nécessité qu'on s'addressoit à lui, comme au Souverain, du consentement, de la confirmation duquel dépendoit la validité de l'Election. C'est ainsi que les Papes, après deux cens ans de Guerre qu'ils avoient causé, non seulement se rendirent indépendans des Empereurs, mais renverserent tellement les choses, que l'Election de ceux dont la leur devoit dépendre, dépendît enfin d'eux.

Mainfroi ne fut pas long-tems tranquille possesseur de la couronne qui lui avoit coûté tant de crimes: loin de ménager les Papes pour obtenir leur consentement, il les choqua en bien des occasions; il sit même des Entreprises sur les Terres de l'Eglise. Alexandre quatre, qui avoit été élevé au Pontificat la même année que cet Usurpateur s'étoit emparé du Trône de Sicile, ne trouva point d'autre moien d'arrêter ses violences, que de le déposseder: pour

Z 2

ce-

foluteurs le la ges à noisieter-: ces leurs uvoir d'Arbitre

11-

(c

tre

ré-

en

ic,

ors

de

in-

ofo-

de

du

on-

lin;

mer

ne,

dé-

uan-

omte

cela il offrit ce Roiaume à Edmond, Fils du Roi d'Angleterre. L'offre fut acceptée: mais elle n'eut point de suite, à cause des Troubles qui s'éleverent en Angleterre à l'occasion des Impôts, dont on voulut charger les peuples pour fournir aux fraix de cette Entre-

prise.

Les Papes prétendoient en ce temslà, comme ils le prétendent encore aujourd'hui, que le Roïaume de Sicile étoit un Fief mouvant de leur Thiare: quelle gloire pour les Successeurs de Saint Pierre, de voir entre leurs Vasfaux des Têtes couronnées! Cette dépendance, réelle ou prétendue, n'avoit point d'autre titre, que l'Erection de ces Provinces en Roiaume, faite par les Papes en faveur des Normands, qui les avoient conquises sur les Grecs; Erection cependant, que les Papes ne pouvoient faire que comme Successeurs des Droits de l'Empire Romain, ou comme Chefs de l'Eglise: la première qualité n'est qu'une chymère, la seconde, quoique réelle, ne sauroit donner ce Droit; Erection par conséquent qui n'a pu valider, que parce qu'elle n'a point eu d'opposans ni de contradicteurs. De sorte, que pour faire tomber tion la 1 leu Du de ceff qu'

pér

abí

I fery une inv nou ren d'Ir mei ils laif plu de f bles

Url Ro mo d'A Ré 80

on

absolument les Prétentions des Papes, qui ne sont fondées que sur cette Erection, il n'y auroit qu'à en reconnoître la nullité, & redonner à ces Provinces leur ancien Titre: car après tout, un Duché qu'on ne tient que de Dieu & de son épée, ou de celle de ses Prédécesseurs, est préserable à un Rosaume qu'on tient en Fief d'une Puissance su-

périeure.

fut

e,

en

ts,

les

re-

ms-

ore

cile

re:

de

Taf-

dé-

n'a-

tion

par

qui

ccs;

es ne

eurs

ou

ière

con-

nner

qui

e n'a

idic-

nber ab-

Urbain, Successeur d'Alexandre, se servit d'un autre moien; il fit prêcher une Croisade contre Mainfroi. Cette invention avoit perdu la grace de la nouveauté, les Prédicateurs exhorterent en vain & promirent toutes sortes d'Indulgences: un petit nombre seulement prit la Croix; encore revinrentils bien vîte, faute de paiement, & laisserent celui qui les avoit appellés, plus embarrassé qu'auparavant. Ce peu de succès, & la continuation des Troubles de l'Angleterre, firent prendre à Urbain le parti de révoquer le Don du Roiaume de Sicile fait au Prince Edmond, & de le transferer à Charles d'Anjou, Frere de Saint Louis. La Révocation ne déplut pas beaucoup, & la Donation fut acceptée avec joie: on oublia en cette occasion la fierté ou

l'équité qui avoient fait rejetter avec tant de hauteur l'Empire, que la même Puissance avoit offert quelque tems auparavant; car au fonds elle n'avoit guères plus de Droit de donner l'un qu'elle en avoit eu d'offrir l'autre. Apparemment qu'on crut qu'il seroit plus facile de se mettre en possession du Roiaume de Sicile, que de se faire re-

connoître Empereur.

Clément quatre, qui succéda à Urbain, ratissa tout ce qui avoit été sait contre Mainsroi jusqu'à son entrée au Pontisscat; il préta même à Charles autant d'argent qu'il en put trouver, & lui permit de prendre une Décime sur le Clergé de France. Ce Prince mit sur pied une puissante Armée, & se rendit à Rome: il y sut reçu avec de grands honneurs, on le déclara Sénateur, c'est-à-dire, Gouverneur & Juge souverain sous le Pape; ensin l'année suivante, mille deux cent soixante-six, il sut couronné Roi de Sicile, aux conditions suivantes.

Premiérement. De paier chaque année à Clément & à ses Successeurs huit mille onces d'or.

Secondement. De donner aussi chaque année une Haquenée blanche.

Troi-

ď

le

pl

de

m

ď

VC

or

or le

fai

lo

do

ćt

Vi

im

d'a

les

ro

ro

im

ne

Troisiémement. De n'être jamais élu Empereur.

Quatriémement. De ne jamais unir ce

Roiaume à l'Empire.

Ces conditions étoient dures & onereuses: en ces tems, huit mille onces d'or faisoient une somme prodigieuse; les exiger, c'étoit vendre ce Roiaume plûtôt que le donner, & le vendre audelà de sa juste valeur. C'étoit donc mettre l'Acheteur dans la dure nécessité d'accabler ses nouveaux Sujets pour avoir dequoi satisfaire le Vendeur: mais on étoit trop avancé pour reculer, & on ne vouloit absolument point perdre le fruit des grandes dépenses qu'on avoit faites pour se mettre en état de faire valoir cette prétendue Donation. Sans doute qu'on l'auroit rejettée, si elle eût été faite avec les conditions dont on vient de parler; & ce fut une extrême imprudence que de l'accepter, avant que d'avoir fait un Traité qui déterminât les Prétentions du Donateur. On auroit même bien fait d'exiger la couronne, avant que de s'engager aux fraix immenses qu'il falloit faire pour qu'elle ne fût pas un vain ornement.

Charles, peu de tems après avoir été couronné par le Pape, se mit à la tête

de

cha-

roi-

ec

ê-

ms

oit

un

p-

lus

du

re-

Jr-

fait

au

rles

. &

fur

fur

ndit

nds

ur,

ou-

fui-

nte-

aux

an-

huit

de son Armée; il força les passages qu'on gardoit pour lui fermer l'entrée de son nouveau Roiaume. Mainfroi. qu'il vouloit détrôner, vint au devant de lui; la bataille fut sanglante: ce perfide & cruel Bâtard y fut tué, & son Armée absolument défaite. Le gain de cette bataille mit le Vainqueur en possession de tout le Roiaume, à l'exception de Novare : le Pape fut si content de ce Prince, qu'il le déclara Lieutenant Général de l'Empire en Italie, sous le titre de Garde-Paix. En cette qualité il défit les Gibelins, qui avoient pris parti pour les Empereurs, & rétablit les Guelphes, qui s'étoient déclarés pour les Papes. Quelle espéce de Lieutenant de l'Empire, qui détruit le Parti des Empereurs! il est vifible, que celui dont il recevoit ce titre, n'avoit aucun Droit de le lui donner; que l'accepter, c'étoit s'abbaisser & se rendre Complice de son Usurpation & de toutes les injustices, qui ne pouvoient manquer d'en être la fuite.

Il est au moins probable, que ce Prince ne faisoit rien que de concert avec Saint Louis, son Frere: cependant cette acceptation de la Lieutenance de

1'Em=

ľE

Dr

gu

Ro

re

il I

nie

M

Al

en

Bi

m

pa

'n

in té

m

ne

qu

te

C

n

éc

i,

nt

ce

Le

ur

à

ıra

en En

ui

s,

nt é-

é-

vi-

ce

n-&

a-

lui la

n-

ec

int

de m= l'Empire, offerte & donnée contre le Droit des Empereurs, ne s'accordoit guères avec la délicatesse de ce saint Roi, qui lui avoit fait refuser l'Empire même: il l'avoit déja marquée, ou il la marqua bientôt après, de la manière la plus vive. Il s'étoit fait une Maxime de laisser une liberté entière pour les Elections des Evêchés & des Abbaïes: un Ambassadeur qu'il avoit envoié à Rome, lui en rapporta une Bulle qui lui donnoit Droit d'y nommer; il la jetta dans le feu. Étoit-ce parce qu'il ne vouloit pas s'en servir? n'étoit-ce pas plûtôt parce qu'il étoit indigné qu'on s'attribuât une supériorité de puissance qu'on n'avoit certainement pas, & qu'on prétendît lui donner un Droit attaché à sa couronne, que ses Prédécesseurs avoient exercé, & dont il pouvoit se remettre en possession quand il lui plairoit?

Si on en avoit toujours usé de la sorte, & qu'on n'eût reçu des Papes que ce qu'ils pouvoient donner, leur puissance ne seroit pas devenue excessive: car enfin, ce n'est qu'à force de donner ce qui ne leur appartenoit pas, qu'ils sont venus à bout d'absorber & d'anéantir la puissance des autres Evê-

Zs

ques.

L

&

in

fag

fe

pi

qu

tr

jo

de

m

av

V

te

fe

1

d

d

d

ques, & de se faire presque Souverains de tous les Etats qui avoient reçu le Christianisme.

Ce n'est pas-là le seul exemple de fermeté que Saint Louis ait laissé à ses Successeurs: quelque dévot qu'il fût au Saint Siège, dit Mezerai, il fit en deux cent soixante-neuf une Pragmatique, pour arrêter en son Roiaume les Abus & les Entreprises de la Cour de Rome, qui en ces tems-là étoient excessifs, principalement touchant la dispensation des Benefices. Il falloit que cette Pragmatique fût bien juste, puisque la Cour de Rome ne s'y opposa point, & qu'elle n'ôsa même s'en plaindre. Du moins cette Pragmatique émanée d'un Roi que ses vertus ont mis au nombre des Saints, dément clairement la Maxime commune des partifans de la Cour Romaine, qui avancent hardiment, qu'il n'y a que des Princes injustes, déréglés, impies même, qui aient entrepris de restraindre & de borner l'autorité des Papes. On pourroit dire le contraire par rapport à la France; les plus sages de ses Rois ont été les plus attentifs & les plus efficaces à s'opposer aux Entreprises de Rome: Charles cinq, Charles sept, Louis

de

le

de

fes

ût

en

ne

on

de

-là

u-

Il

en

s'y

me

g-

er-

lé-

inc

qui

ue

ies

n-

es.

ip-

ois

ef-

de

t,

Louis quatorze, sont assurément des Princes que l'Histoire n'a jamais mis & ne mettra jamais au rang des Princes injustes & impies; c'est pourtant à la sagesse de leurs Réglemens & à leur fermeté, que nous devons les restes précieux du Droit public ecclésiastique François, qui nous empêchent d'être tout à fait esclaves. Mais c'a toujours été l'usage des gens passionnés, de trouver de l'injustice, de l'impiété même dans ceux qui ne donnent pas aveuglément dans leurs sentimens: aussi voions-nous les Jesuites, traiter de Jansénistes tous ceux qui ne leur sont pas dévoués, tandis que les Jansénistes traitent de Molinistes, ceux qui n'embrasfent pas leur sentiment & pensent modérément sur le compte des Jesuites.

A l'occasion de la Pragmatique, dont je viens de parler suivant l'opinion commune, & dont l'existence est si solidement combattue par le savant Hardouin, je dois faire observer que les Principes que j'ai établis, & que je suis dans cet Ouvrage, sont indépendans de la plûpart des Faits que je rapporte: que cette Piéce soit vraie ou supposée, il ne suit nullement que les Papes aient Droit de conferer presque tous

les Benefices; que Philippe premier, Philippe second, Rois de France, que Jean sans terre, Roi d'Angleterre, aient été excommuniés ou qu'ils ne l'aient pas été, il ne suit en aucune façon que les Papes aient seuls Droit d'excommunier les Rois, qu'ils puissent les excommunier pour toutes sortes de causes, avec aussi peu de ménagement qu'ils excommunieroient de simples Particulier; que les Donations de Pepin, de Charlemagne, soient vraies ou fabuleuses, on ne peut en conclure que les Papes aient Droit de se mêler des Affaires temporelles, qu'ils soient les Souverains de l'Eglise, ou qu'ils puissent déposer les Rois & ériger de nouveaux Roiaumes. Ce que je dis de ces Faits en particulier, je pourrois le dire de tous les autres.

Charles d'Anjou ne fut pas long-tems possesseur tranquille de son Roiaume de Sicile; la même Puissance qui l'avoit élevé, se réunit, pour le détrôner, aux Ennemis que sa prospérité & sa rigueur excessive lui avoient suscités en grand nombre. Son faint Frere ne vit point ses malheurs; il mourut au Siége de Thunis: c'étoit la seconde Expédition, où un vrai zèle pour la

Reli-

gue où tou fair ma rir CO

Re

tre pri VO

pr

pié

no m ét le po tr

> fo V

Religion l'avoit engagé; elle n'eut guères plus de succès que la première, où il avoit perdu la liberté, & presque toute son Armée. Les Disgraces de ce saint Roi devoient éteindre pour jamais l'ardeur des Chrétiens à conquérir la Terre Sainte, & leur faire enfin comprendre que leur gloire & leur piété ne consistoient point dans ces Entreprises ruineuses, que la sagesse, la prudence, & peut-être l'équité, de-

voient empêcher.

uc

nt

nt

ue

n-

X-

es,

ils

u-

de

ues

i-

u-

nt

IX

its

de

ns

ne

a-

i-

en

ne

au

de

la li-

La Papauté devenue peu à peu, comme je l'ai fait voir jusqu'à présent, la première Dignité du Monde Chrétien, non seulement par rapport au Spirituel, mais aussi par rapport au Temporel, étoit l'objet de la plus vive ambition: les Cardinaux, qu'on avoit mis en possession de la conferer seuls, s'opiniàtroient à en revêtir celui qu'ils penloient devoir être plus favorable à leurs vûes particulières. Après la mort de Clément quatre, les Cardinaux s'assemblerent à Viterbe pour lui donner un Successeur; la division se mit entre eux, & chaque Parti paroissoit devoir être inébranlable: enfin au bout de deux ans & sept à huit mois, ils se déterminerent à faire un Compromis enquels ils donnerent le pouvoir d'élire un Pape; ils élurent tous d'une voix Thealde de Visconti, Archidiacre de Liége, le premier de septembre douze cent soixante & onze. Il étoit alors en Palestine; il en partit, aussitôt qu'il eût reçu le Decret de son Election: il prit

le nom de Grégoire dix.

Extrêmement zélé pour le secours de la Terre Sainte, dont il connoissoit à fonds les besoins, son premier soin fut d'emploier son autorité pour y envoier de puissants secours; dans cette vûe il indiqua à Lion un Concile général: il eut peu d'effet pour son principal dessein; on promit beaucoup, mais on exécuta très peu. Ce fut dans ce Concile, que l'Eglise Grecque se réunît à l'Eglise Latine, en reconnoisfant la Procession du Saint Esprit & la Supériorité du Pape. Michel Paléologue étoit alors Empereur de Constantinople, qu'il venoit de reprendre sur les Latins: son but par cette Réunion étoit d'empêcher qu'on ne le troublât dans sa possession. Il y réissit: Baudouin, qui s'étoit laissé enlever cet Empire, eut défense d'en porter le titre. Comme l'intérêt avoit été le prin-

ci-

cipa

cet

lect

Car

pul

Co

obl

êtr

jou

for

dix

fe !

des

go

go

en

dix

fir

cle

pa

foi

fer

X

ın

ix

de

ze

en

ût

rit

irs

oit

in

n-

te

é-

n-

ns

fe

if-

&

a-

n-

lre ü-

u-

t:

cet

ti-

in-

ci-

cipal, & peut-être l'unique motif de cette facilité des Grecs à se réunir, ils reprirent bientôt leurs premiers sentimens.

Pour remédier aux longueurs des Elections des Papes & contraindre les Cardinaux à les abréger, Grégoire publia un Réglement pour la tenue des Conclaves: c'est à peu près celui qu'on observe encore aujourd'hui. Ils devoient être enfermés dans une sale; personne ne pouvoit leur parler, ni leur écrire: si l'Election n'étoit pas faite après dix jours, on ne devoit leur donner qu'une sorte de mets pour leur nourriture; si dix autres jours s'écouloient sans qu'ils se fussent accordés, ils ne devoient avoir que du pain & du vin. Le Fondateur des Jesuites, qui a pris, pour modèle du gouvernement de sa Compagnie, le gouvernement de l'Eglise Romaine, a encore été plus sévère que Grégoire dix: il veut que ceux qui doivent choisir le Général, soient enfermés sous la clef, & qu'on ne leur donne que du pain & de l'eau, jusqu'à ce qu'ils se loient accordés.

Ce Pape, comme ses Prédécesseurs, se conduisit en Souverain de l'Eglise, il disposa des Décimes ecclésiastiques; à la vérité du consentement

des

des Evêques, mais sans consulter les Souverains: il régla, que si un Evêque étoit arrêté prisonnier, on cesseroit l'Ossice divin dans toute sa Province.

Il écrivit à Rodolphe, élu Empereur, que de l'avis des Cardinaux il le nommoit Roi des Romains: Et nous vous exhortons, ajoutoit-il, à vous préparer pour recevoir de nos mains la couronne Impériale, lorsque nous vous appellerons. Il publia une terrible Bulle contre Alphonse, Roi de Portugal: si trois mois après que cette Bulle seroit venue à sa connoissance, il ne s'y foumettoit, tous les lieux où il se trouveroit, devoient être interdits; un mois après, il encouroit l'Excommunication; un mois après, l'Interdit s'étendoit sur tous ses Sujets; après trois autres mois, ils étoient tous absous du serment de fidélité & dispensés de lui Le Roi d'Arragon fut traité à peu près de même.

Le plus utile des Réglemens que sit Grégoire dix, concernoit la multitude des Ordres religieux: & il seroit sort à souhaiter que ses Successeurs & luimême, l'eussent exactement observé. Il y avoit à cet égard d'étranges A-

bus:

bu

mo

tér

des

teu

for

tra

pri

atti

lon

Ch

voi

ver

vea

mai

des

On

que

tion

fupp

va q

cifca

tins

fuite

Core

Obs

cins

font

Carr

 $T_{0}$ 

bus: des qu'une personne trouvoit le moien de se distinguer par quelque extérieur de piété, elle trouvoit sûrement des imitateurs & même des approbateurs. La première Maxime de ces fortes de gens, étoit de renoncer au travail, sous prétexte de vaquer à la priere: c'étoit cette oissveté qui leur attiroit des Disciples. La Pauvreté selon eux étoit la principale vertu du Christianisme: les Freres Mineurs avoient rendu cette Opinion presqu'universelle; dans ces idées, tous ces nouveaux Religieux étoient autant de mandiants, que la piété trop simple des peuples leur rendoit respectables. On ne peut dire combien ces Innovations étoient à charge au Public, & à quels desordres elles donnoient occasion. Le Réglement dont je parle, supprima ces mandiants, & n'en réserva que quatre Espéces, savoir les Franciscains, les Dominicains, les Augustins, les Carmes. Ces Espéces dans la suite se sont multipliées; il y a des Cordeliers de la grande & de l'étroite Observance, des Récolets, des Capucins, des Penitens, des Dominicains qui font maigre, d'autres qui font gras, des Carmes Mitigés, des Réformés, des Tome I.

es ê-

n-

le us us

la ous rior-

ne fe

un iu-'é-

ois du

lui é à

fit ude rt à

luirvé.

us:

Hermites de Saint Augustin, qui demeurent ordinairement dans les Villes: depuis ces tems sont venus les Mathurins, les Trinitaires, les Minimes, les Célestins, les Servites, les Freres de la Charité, les Jesuites, les Barnabites, les Théatins, les Lazaristes, les Eudistes, les Peres de la Doctrine Chrétienne, les Peres de l'Oratoire. Toutes ces Communautés, jointes aux Benedictins, aux Chartreux, aux Bernardins, aux Camaldules, aux Moines de Grammont, à ceux de Fontevraulx, aux Prémontrés, aux Brigitins, re-tranchent de la Societé, & ôtent aux Arts, au Commerce, une multitude prodigieuse de Sujets, qui leur seroient fort utiles. Il y a encore plus, à proportion, de Communautés de Religieuses. Or cette multitude vit aux dépens de l'Etat, sans lui être d'aucune utili-

Non seulement ce grand nombre de Religieux & de Religieuses est à charge à l'Etat qui les fait subsister, sans en tirer aucun secours, il l'est aussi à l'Eglise, dont il trouble la Hiérarchie & le Gouvernement, par l'indépendance où ils sont la plûpart, de ceux à qui ils devroient être immédiatement

fou-

foun que jet, paré

rope les F cette poin

cft c tre f que piéte entre

voir pour exce e-

es:

les

la es,

luré-

Be-

ernes

lx,

rc-

ude

ent

-10

iles.

de

tili-

e de

har-

fans

si à

chie

oen-

ıx à

nent

fou-

soumis. La quantité de Réflexions que j'ai à faire sur cet important sujet, m'oblige d'en faire un Article séparé.

## CINQUIEME DISSERTATION.

DE

L'état Religieux, & de ses Priviléges.

E ne prétens pas examiner ici, si l'état Religieux est bon en luimême, & doit être souffert; l'Europe à cet égard est aujourd'hui partagée, chaque Peuple a décidé selon les Principes qu'il lui a plu de suivre : cette Question après tout, n'intéresse point le fonds de la Religion, puisqu'il est certain que le Christianisme peut être sans cette varieté d'Etablissemens, que la fingularité, du moins qu'une piete singulière a produits. Mais fans entrer dans cet examen, je crois pouvoir montrer, que la Faveur qu'on a pour eux en certains Etats, est aussi excessive que la haine qu'on leur porte A2 2 cn en d'autres, & qu'en cette matière. plus qu'en toute autre, on a abusé & de son autorité & de la crédulité des

peuples.

Te ne crois pas que personne me contredise, si je dis qu'il y a trop de Religieux & de Religieuses, qu'on auroit dû empêcher la trop grande multitude de ces Etablissemens, du moins qu'on auroit dû fixer le nombre que chaque Maison, on si l'on veut, que chaque Province en auroit dû recevoir : le nombre des soldats de chaque Régiment est fixé; pourquoi celui de chaque espéce de Religieux & de Religieuses ne le seroit-il pas? Ceci regarde sur tout les mandiants, qui en reçoivent le plus qu'ils peuvent, persuadés que leur multitude multiplie leur abondance. Il est impossible d'exprimer le tort que fait à un Etat cette inattention.

Les Législateurs les plus sages ont rendu par leurs Loix le Mariage respectable, plusieurs même ont décerné des récompenses à la fécondité: la barbare coûtume introduite par la mollesse & par une jalousie excessive, n'a eu que fort peu d'approbateurs; nous blàmons généralement les peuples de l'Orient de l'avoir pratiquée. Qu'importe

que

qu

ter

au rel

qu

tio

CCI

tic En

Eg

que

plu

s'o

me là

Pré

fic

doi

cet Fre

fou

tifa

ren

c'e

vû.

qui

par le i que ce soit le fer, ou la Piété mal entendue, qui empêche un peuple d'être aussi nombreux qu'il pourroit naturellement l'être? A la bonne heure, que ceux qui sont chargés de l'instruction des peuples & des Fonctions du Sacerdoce, menent un genre de vie particulier, & se contentent de former des Enfans spirituels à Jesus-Christ & à son Eglise; il est des raisons qui prouvent que cet Usage est convenable: mais plus on en est persuadé, plus on doit s'opposer à ce que le nombre de ces membres stériles ne se multiplie au-delà du nécessaire; faut-il donc tant de Prêtres pour instruire les peuples? & fice n'est qu'aux Prêtres que le mariage doit être interdit, pourquoi souffrir cette multitude de ce qu'on appelle Freres lays, ou convers? pourquoi souffrir à Paris ces Communautés d'Artisans qui se font un faux honneur de renoncer au mariage?

Le Célibat, je le sai, est permis, c'est même un état plus parfait, pourvû, comme dit Saint Paul, que celui qui le garde, donne à Dieu toutes les affections de son cœur, que le mariage partageroit nécessairement; hors de-là, le mariage lui est préserable. Et s'il

Aa 3

eft

porte

8

des

on-

roit

cude

a'on

que

aque

: le

nent

e el-

es ne

tout

plus

mul-

que

s ont

spec-

é des

bar-

ollesse

'a eu

s bla-

1'0.

I

est vrai qu'on a outré les choses, en blâmant la profession de chasteté, il est encore plus vrai, qu'on l'a trop exaltée, & qu'on l'a rendue trop commune; si l'exemple d'Origène avoit été suivi, le Souverain n'auroit-il pas eu Droit de réprimer par ses Edits cette espéce de fureur? je l'ai déja dit, qu'importe que le fer, ou la dévotion mal entendue, lui ôte un grand nombre de Sujets. Mais chacun n'est-il pas libre d'embrasser le genre de vie qui lui convient davantage? Oui, pourvû qu'il ne nuise point à la Société, dont il est Membre : or, cette quantité superflue qui se consacre aux Autels, est dommageable à la Société, elle l'affoiblit; on a donc Droit de la diminuer, & on devroit se servir de ce Droit.

On le devroit d'autant plus, que cette multitude de Moines est absolument inutile à l'Etat & à l'Eglise: à quoi servent dans le monde la plûpart des Benedictins, des Célestins, des Bernardins, des Prémontrés, des Fontevraulx? quel service rendent-ils au Public? une Messe dite avec précipitation, un Office chanté sans goût, sans attention, sans réflexion, c'est à quoi

pou part que rang

quo

glif

con

le,

din

bre

que

l'en

Ma

le c

cier

poi

Inft

en t

utile

OU s

lier.

c'ef

qu'i

inut

lité

met

l'éte

foul

I

quoi se réduit ce qu'ils font pour l'Eglise; le reste du tems ils l'emploient comme ils peuvent, au Jeu, à la Chafse, à la Promenade, à cultiver un Jardin: car pour l'Etude, le grand nombre ne sait ce que c'est; la Bibliothéque, s'ils en ont, est ordinairement l'endroit le moins fréquenté de leur Maifon. On peut affurer la même chose des Chanoines ; ces riches Beneficiers dont l'Indolence & l'Embonpoint sont passés en Proverbe; quelle Instruction, quel Exemple les peuples en tirent-ils? Les Mandiants sont plus utiles; ils suppleent souvent à la Paresse ou au peu de capacité du Clergé féculier, fur tout dans les campagnes : c'est-à-dire, que si ce Clergé étoit tel qu'il devroit être , ils seroient aussi inutiles que les Moines & les Chanoines.

La multitude des Colléges, la facilité qu'elle donne au petit-peuple de mettre leurs enfans en état d'aspirer à l'état écclésiastique, produit cette soule inutile de Prêtres & de Moines. Aussi les Jesuites se vantent d'être, pour ainsi parler, les Peres de la plûpart des autres Religieux, & ne manquent pas de mettre cette sécondité au rang de leurs titres les plus glorieux;

Aa 4

c'est

st à quoi

cn

ex-

m-

oit

pas

et-

ht.

tion

omst-il

Vic

ui ,

cié-

ette

aux

cié-

roit

rvir

que olu-

: à

part

des

on-

s au

éci-

ût,

c'est par elle sur tout, qu'ils se croient les Réparateurs & les soutiens de l'Eglise: il est pourtant vrai, qu'à le bien prendre selon les Maximes de la plus faine Politique, cette sécondité devoit être une puissante raison de s'opposer à leur Etablissement.

J'ôse le dire, il en est des Sciences, comme des Metaux en quoi consistent les richesses le plus funeste des secrets pour la Societé, seroit de multiplier l'Or & l'Argent jusqu'au point de les rendre communs, par-là l'indutrie, l'inégalité des Conditions, le Commerce, cesseroient absolument, de même, les Sciences rendues trop communes, savorisent l'indolence & l'oisiveté, & peuplent les Retraites que la Piété superstitiense leur a confacrées, elles dérobent à toutes les Conditions quantité de Sujets utiles.

Ce n'est pas au reste, que la multitude des Colléges ait rendu la véritable Science commune; le fruit que le grand nombre de ceux qui ses fréquentent en retirent, se réduit à bégayer la Langue Latine, & à entendre passablement le Latin ecclésiastique: mais cette apparence de Science, qui suffit pour entrer dans le Clergé & dans les Commu-

nau-

mat

fur

fer

de

fer

tu

ne

qu

R

qu

fa

g

0

nautés Religieuses, est d'autant plus funcste, qu'elle ôte à l'Etat des Sujets que leurs bras, du moins, pourroient rendre utiles à l'Etat, pour en donner de mauvais & d'inutiles à l'Eglise. Il seroit donc à souhaiter que cette multitude de Colléges fût supprimée, qu'on ne conservât que les Universités, & qu'il fût réglé que les Communautés Religieuses ne pussent recevoir de Sujets, qu'après que le Clergé en seroit suffi-

samment pourvû.

ent

E-

pien

olus

voit

cr à

ces,

tent

fculti-

oint

duf-

, le

ent;

trop

0 &

raites

con-

les

rulti-

table

int en

ingue

ent le

e ap-

ir en-

nmu-

Un autre objet, digne de la plus grande attention, ee sont les trop grandes Richesses de quantité de Monastères & de Chapitres. Ce qu'ils ont de trop, partagé entre ceux qui par Office sont chargés de la conduite & de l'instruction des peuples, les mettroit en état de s'acquitter de leurs Fonctions d'une manière desintéressée : par-là l'espéce de Simonie, & le Trafic des choses saintes, si souvent & si justement reproché, n'auroient plus lieu, & ces Pasteurs particuliers conduiroient d'autant mieux leur Troupeau, qu'indépendans pour leur subfistance, ils auroient moins de raisons de le ménager : Saint Paul a dit, il est vrai, qu'il est juste que ceux qui Aar ad-

administrent les Richesses spirituelles. vivent aux dépens de ceux à qui ils en font part, il a encore dit que tout Ouvrier est digne de son salaire; mais l'Eglise aiant été plus que suffisamment enrichie pour paier abondamment les Ouvriers qui lui sont nécessaires, peutelle faire valoir ces Maximes? le Public doit-il souffrir de la mauvaise Administration, de l'inégalité de la répartition, de la multitude d'Ouvriers inutiles, dont elle se charge plûtôt par une espèce d'ostentation que par besoin? semblable à ces Princes qui se font un vain honneur d'entretenir à grands fraix des Troupes qui leur sont inutiles. Je le dirai hardiment, dûton me prendre pour ce que je ne suis pas, il y a de l'injustice & de la mauvaile foi à exiger de nouveau ce qu'on a déja reçu.

Or, je le repete, l'Eglise en France est assez riche pour sournir abondamment à la subsistance de ses Ministres nécessaires au Public: elle est donc obligée à le faire; & c'est à elle, conjointement avec le Souverain, à résormer les Abus qui l'empêchent de s'acquitter de cette obligation essentielle, dont l'observation lui seroit si glorieuse,

8

&

ro

qu

Bi

fc

ét

CO

tic

R

ur la

ce

q

le

V

C

fo

cl

ju

& ôteroit à ses Ennemis la principale

matière de leurs reproches.

en

u-E-

nt

les

it-

ud-

17-

u-

ar

e-

fe à

nt

t.

is

1-

n

ce

1-

)-

1-

Au reste, cette Réslexion doit paroître d'autant plus solide, que l'abus que font ces Ouvriers inutiles, des Biens qu'on leur prodigue, est le scandale de la Religion. On a souvent été obligé de les réformer, & de les contraindre à vivre du moins en Chrétiens & en honnêtes-gens : la vraie Réforme, la seule utile, & capable de rétablir l'honneur de l'Eglise, ce seroit une meilleure répartition de ces Biens, la diminution, la suppression même de ce grand nombre de Serviteurs inutiles; qui peut douter qu'elle n'ait Droit de le faire ? Je prie instamment d'observer, que ce n'est pas seulement à l'Eglise universelle que ce Droit appartient; qu'il peut être exercé par le concert des Evêques d'un Roiaume fous l'autorité du Souverain: car ces changemens n'intéressent ni la Foi, ni le Culte.

Il s'en faut bien que ce que j'ai dit jusqu'à présent, soit l'essentiel de ce que j'ai à dire sur ce sujet important. Tous ces dissérens Corps de Religieux dépendent immédiatement du Pape; ce sont ses Troupes & ses soldats, si je puis

puis user de ce terme : c'est par leur moïen qu'il a étendu, & qu'il soutient encore aujourd'hui son autorité. Pour se former cette Milice, & pour l'attacher invariablement à ses intérêts, il leur a prodigué des Priviléges & des Exemptions, qui les élévent au-dessus du Clergé, & les rendent indépendants de leurs Supérieurs naturels: Priviléges, Exemptions, qui n'ont pu être accordés sans renverier la Hiérarchie, sans violer les Droits de l'Episcopat; qui sont de vrais Abus, & en ont produit de fort considerables.

Je l'ai prouvé, l'Episcopat est un, & indivisible, tous ceux qui en sont revêtus le possedent également, tous ont les mêmes Droits essentiels, ils ont une puissance égale, aucun d'eux en particulier n'a Droit de la restraindre ni de la borner; leur Jurisdiction s'étend sur tous leurs Diocésains & particulièrement sur les Ecclésiastiques, qui doivent être absolument dans leur dépendance, soit pour l'exercice de leurs Fonctions, soit pour recevoir la puissance de les exercer. Tel a été l'Usage constant dans les premiers siècles de l'Eglise.

Les premiers Religieux ne furent d'abord ur

nt ur

a-

il

les

us

its é-

re

e,

t;

ê-

nt

ne

ti-

de

ur

re-

n-

is-

U-

les

'a-

ord

bord que des Séculiers qui s'assemblerent pour pratiquer les mêmes exercices de Penitence & de Vertu; ils étoient comme les autres Fidèles, soumis au gouvernement des Prêtres dans le District desquels se trouvoit le lieu de leur demeure: peu à peu leur dévouement public à l'austérite de vie, à la Solitude & au Silence, les distingua du Commun, & ils furent censés appartenir au Clergé, du moins faire un état mitoien entre lui & le peuple; dans la fuite des tems il leur parut convenable d'avoir quelques Prêtres parmi eux, ils en reçurent, ou obtinrent des Evêques qu'ils ordonnassent quelques-uns d'entre eux; alors ils demanderent d'être gouvernés par leurs propres Prêtres, & de ne dépendre que de leur Evêque; ils obtinrent même les Priviléges des Clercs, qui étoient, les Exemptions des charges publiques, les Censures contre ceux qui les maltraiteroient, & le Droit de ne repondre de leur conduite qu'au Tribunal ecclésiastique.

Les Dons immenses & excessifs qu'on leur sit, rendirent leurs Supérieurs sort considérables; on leur accorda des distinctions qui les approcherent en quelque sorte des Evêques, dont plusieurs

leur

pa

pa

lei

mi d'a

or la

ét

D

ce

l'l

ch

fe.

bé

re

8

qu

VO

fe

Pa

Sa

fai

n'e

tai

leur cédèrent des Droits inaliénables. Ces Communautés séparées formerent bientôt des Corps, que l'envie de se conserver réunit dans les mêmes vues: on s'y appliqua aux Sciences: le Clergé féculier étant alors fort dérangé & fort ignorant, les peuples donnerent aux Religieux leur estime & leur confiance; on en fit même plusieurs Evêques, qui aux dépens de l'Episcopat favoriserent les Communautés dont ils avoient été membres. Les Exemptions & Priviléges accordés par les Evêques, pouvoient être révoqués par leurs Succesfeurs; dailleurs la dépendance pour être promûs aux Ordres, subsistoit toujours: cette incertitude & cette dépendance inquiétoit fort ces Communautés; les Papes étendoient alors leur autorité le plus qu'ils pouvoient & multiplioient leurs Prétentions, on implora leur protection, & on se dévous particulièrement à eux. Ils comprirent de quelle utilité il leur feroit d'avoir à eux dans tous les Etats, des gens puissants & estimés, qui soutinssent leurs intérêts & fissent valoir leurs Prétentions: ils commencerent donc à accorder quelques Exemptions de la Jurisdiction ordinaire, & à s'attacher parparticuliérement & immédiatement ces parties distinguées des Troupeaux de leurs Confreres. Le Monastère de Saint Denis sut un des premiers qui demanda & obtint ce Privilége abusif; d'autres l'obtinrent ensuite: & bientôt

il devint d'un usage général.

1-

ır

)-

ia

i-

1-

ns

nt

é-

c-

u-

er

r-

Ces soustractions de la Jurisdiction ordinaire furent fatales à la Piété & à la Régularité; à peine les Instituteurs étoient-ils morts, que le Luxe, la Débauche même, pénetrerent dans ces Retraites, consacrées d'abord à l'humilité & à la Penitence: la Richesse de ces Maisons y attira la Noblesse, par l'espérance d'en devenir les Abbés; on les regarda comme un lieu de repos, comme un azyle assuré contre la Pauvreté, comme un état honorable & commode. Les Evêques ne manquerent pas de zèle pour arrêter les desordres, mais ils manquerent de pouvoir; à chaque pas qu'ils faisoient, ils se trouvoient arrêtés par l'autorité du Pape: de manière que dès le tems de Saint Louis, les Bernardins, qui ne faisoient, pour ainsi dire, que de naître, n'étoient presque plus reconnoissables, tant ils avoient dégéneré.

Ce fut dans ces tems-là qu'un Espa-

gnol & un Italien instituerent chacun un nouvel Ordre de Religieux. Les Papes, alors en possession d'attacher immédiatement à leur Siége les Communautés Religieuses, confirmerent ces nouveaux Ordres & les déclarerent exempts de la Jurisdiction Episcopale: par la Bulle d'Erection, il étoit ordonné de les recevoir & de leur procurer des Etablissemens; il étoit défendu de se mêler de leur gouvernement & d'improuver leur forme de vie. Les Minimes, les Jesuites, qui sont venus après, ont été établis sur le même pied: par tout on a reçu ces différentes Espéces de Milice de la Cour de Rome, sans même faire attention aux Abus qui accompagnoient ces Etablissemens si multipliés. En voici le détail.

Premiérement, c'étoit ôter au Clergé féculier le moien d'avoir de bons Sujets: la nouveauté de ces divers Instituts, la faveur qu'on leur portoit, leur singularité, leur attiroient la Jeunesse en foule. De manière que pour remplir les Cures, les Evêques furent obligés d'en céder un grand nombre aux Communautés & de se décharger sur elles du soin d'y pourvoir : c'est ainsi que les Prémontrés & d'autres Cha-

noines

no tit

vr

ple tre cu leu la la ces àl

int dix de qu me

cip

be

" 22 29

" 22 "

22

n

er

-

nt

nt

n-

er

de

es

us

1:

us

ns

r-

ns

n-

ur

Te

n-

li-

IX

ur

nsi

a-

es

noines Réguliers ont été mis & sont encore aujourd'hui en possession de quantité de Cures.

Secondement, ces nouveaux Ouvriers s'attirerent la confiance des peuples: les Curés n'eurent plus que le titre de Pasteurs sans en faire presqu'aucune Fonction, leurs avertissemens leurs remontrances, furent méprisés; la facilité de l'absolution que procuroit la multitude des Confesseurs, leur ôta toute autorité, & les Indulgences dont ces nouveaux-venus sembloient disposer à leur gré, énerva absolument la Discipline. Brumon, Comte de Stheumberg, Evêque d'Olmutz, représenta inutilement ces desordres à Grégoire dix, qui avoit ordonné aux Evêques de lui envoier des Mémoires sur ce qu'ils croioient avoir besoin de réforme. , Les Eglises séculières, Collé-" giales ou Paroissiales, disoit ce Prélat, , perdent tous les jours de leurs Biens & de leurs Droits. Le peuple ne les " fréquente plus, il méprise la Prédi-, cation des Curés, & ne se confesse , plus à eux, principalement dans les Villes où les Freres Prêcheurs & les , Mineurs ont des Maisons. Car ces , Freres disent sans cesse des Messes Tome I. ,, de, depuis le point du jour jusqu'à Tier-, ce; & outre la Messe conventuelle, qu'ils disent solemnellement, ils continuent encore d'en dire plusieurs , basses: or comme on aime aujour-, d'hui la briéveté, le peuple cherche » plûtôt ces Messes que celles des autres Eglises, Les Freres retiennent le peuple à ces Messes par un Ser-, mon, ce qui l'empêche de visiter , les autres Eglises comme il devroit; " ils donnent aussi à leurs Fêtes & , pendant les Octaves, des Indulgences de trois ou quatre années,

, ou plus ".

Ces Usurpations allerent si loin, qu'on fût bientôt obligé d'y mettre des bornes, en ordonnant qu'au moins à Pâques on se confesseroit à son propre Prêtre, qu'on entendroit les Dimanches la Messe Paroissiale, qu'aucun Régulier ne pourroit faire aucune Fonction dans une Paroisse sans le consentement du Curé, qu'on ne pourroit se faire enterrer ailleurs que dans sa Paroisse, sans reconnoître le Droit des Curés.

Troisiémement, cette multiplication d'Ordres Religieux qui ne dépendoient que du Pape, ôterent non seu-

lement

lem

Bou

dan

pré

en

lem

épr

la f

pol

COL

Int

en

int

tre

le

de

pir

po

ce

Fa

qu

gr

au

les

au

lei

da

fe:

lement aux Eveques, mais austi aux Souverains, quantité de Sujets, qui dans presque toutes les occasions qui se présenterent, prirent parti contre eux en faveur de la Cour de Rome. L'Allemagne, la France, l'Angleterre, l'ont éprouvé, sans parler des autres Etats: la fameuse Ligue en France, qui avoit pour but de priver Henri quatre de la couronne, dut ses grands succès aux Intrigues des Religieux en général, & en particulier à celles des Jesuites; en quoi ils ne faisoient que seconder les intentions du Pape & exécuter peut-être ses ordres positifs. Si ce n'est pas le dévoilement des Religieux au Siège de Rome qui a donné naissance à l'Opinion de son Infaillibilité & de son pouvoir sans bornes, c'est du moins à ce dévouement qu'on doit attribuer la Faveur qu'ont prise ces Opinions jusqu'à être érigées en Dogmes. Outre ce grand nombre de Sujets que donnent au Pape les Ordres Religieux dans les Etats des autres Souverains, ils augmentent aussi ses Domaines; car ils pretendent que c'est à lui de disposer de leurs Biens. Du moins Grégoire dix dans une de ses Constitutions, du dixlept Juillet douze cent soixante & qua-Bb 2

le,

urs ur-

ent er-

ter it;

lul-

in, des

pre

an-Ré-

ncntele

Pades

icaen-

feuient torze, s'exprime ainsi: Nous défendons, & en tant qu'il est besoin, nous révoquons tous les Ordres mandians, inventés depuis le Concile de douze cent quinze, nous leur désendons de recevoir personne à la Profession, ni d'acquerir aucune nouvelle maison, ou aliéner celles qu'ils ont; attendu que nous les réservons à la disposition du Saint Siège, pour être emploiées au secours de la Terre Sainté ou à d'autres

Oeuvres pieuses.

Quatriémement, ces Ordres Religieux sont infiniment à charge au Public: on peut regarder un nouvel Institut, comme une Assemblée de gens disposés à prendre par tout où ils peuvent; follicitations, intrigues; séductions, ils les emploient pour se procurer des Etablissemens & pour les augmenter. Combien de Familles aujourd'hui ruinées & dégradées par les liberalités excessives de leurs Ancêtres! Rabelais dit plaisamment, mais avec vérité, que plusieurs Seigneurs se sont réduits à ne vivre que de lard, c'est ainsi qu'il parle, pour mettre les Oiseaux sacrés de l'Isle sonnante en état de ne se nourrir que de Chapons, de Perdrix, de Faisans & de Gélinotes.

Qui

Re

au

nit

&

M

mo

la 1

tio

Ui n'é

ou ge

ve

foi

ter

qu L

les

bu

de

ré

CC

re

da

di

fi

fu

1-

US:

n-

nt

e-

a-

ue

du

au

cs

li-

u-

i-

ns

u-

C-

er

n-

ui

és

ais

its

'il 'és

fe

.

ui

Je-

Qui pourroit exprimer ce que les Religieux, qui travaillent, disent-ils, au falut des Ames, tirent de leurs Penitens. fur tout de leurs Penitentes. & pour eux en particulier & pour leurs Maisons? C'est leur addresse plus ou moins à attirer des Donations, qui est la mesure de l'estime & de la consideration que leurs Confreres ont pour eux. Un Couvent de Récolets, de Capucins, n'établit-il pas des contributions à dix ou douze lieues à la ronde? ils partagent entre eux une Province; & fouvent il a fallu que l'autorité féculière se soit mêlée de ces partages, pour arrêter les querelles, qui dégéneroient quelquefois en combats scandaleux. Les quêteurs des trois Couvents que les Capucins ont à Paris, en tirent tous les ans cinquante mille écus de contribution; du moins ai-je sû du quêteur de leur grande Maison de Saint Honoré, que sa Besace lui valoit années communes, soixante mille livres de rente. Les Etablissemens des Jesuites dans presque toutes les Villes de Flandres, ont été faits au moien d'Impofitions extraordinaires, dont la plûpart subsistent encore aujourd'hui. Puisque j'ai occasion de parler des

Bb 3

ten

tol

Tel

Au

Po

So Fr

per

gai

Di lai

les

pr

ne

ni far

qu

m Si

en

m

to

&

0

Jesuites, je dois observer que leur Institut, quelque desintéressé qu'il paroisse par leur singularité à ne rien exiger pour les services qu'ils rendent, semble n'avoir été dressé que pour les enrichir promptement: leur Fondateur a réglé que sans des raisons bien particulières, on ne recevroit dans sa Compagnie que des Sujets d'honnête famille, que jusqu'à leurs derniers Vœux, qui ne se font ordinairement qu'à trentetrois ou trente-quatre ans, ils retiendroient la propriété de leurs Biens, qu'ils seroient capables de recueillir les successions qui pourroient leur écheoir, & qu'ils disposeroient de ces Biens & de ces héritages par l'avis & sous la direction de leurs Supérieurs; il marque même, que quoiqu'on doive avoir grand égard à l'édification, on pourra toutefois recevoir, en vûe de la plus grande gloire de Dieu, ce qu'ils youdront donner.

Il est inutile d'observer, que dans les Païs ou cet Institut a été reçu sans être modisié, cette liberté ne peut manquer de tourner au prosit de ces Réverends Peres. Comment seroit regardé celui qui ne donneroit pas, pouvant le faire? les Intéresses y consentent

In-

pa-

Xi-

nt,

les

eur

rti-

m-

fa-

IX,

te-

en-

ıs,

les

oir,

ens

ous

il

ive

on

· la 'ils

ans

ins

eut

ces

re-

u-

n-

nt

tent toujours, forcés qu'ils sont par la crainte que leur opposition ne leur fit tout perdre, en déterminant leur parent Jesuite à rentrer dans tous ses Droits. Aussi, en Flandres, en Allemagne, en Pologne, en Espagne, en Italie, cette Societé est fort riche: il n'y a qu'en France, je puis le dire, où l'on ait pensé solidement & sagement à cet égard; on leur a interdit ces prétendus Droits que leur Fondateur leur avoit laissés. On devoit du moins régler dans les autres Etats, que ces Religieux propriétaires malgré le Vœu de Pauvreté, ne pourroient disposer de leurs Biens, ni directement ni indirectement, en faveur des Maisons de leur Ordre.

Cinquiémement, les Papes, pour que ces Corps qui leur sont spécialement attachés, ne manquassent point de Sujets, ont réglé qu'on pourroit y entrer dès l'Enfance, que les Engagemens contractés à seize ans auroient toute leur force & seroient inviolables, & que le consentement des Parens & Tuteurs n'y étoit point nécessaire. Il est certain que dans un âge si tendre, où les passions sont à peine naissantes, l'on n'est guères capable de prendre solidement un Parti; qu'un mouvement Bb 4 passi

passager de dévotion détermine à se charger d'un joug dont on ignore absolument la pesanteur, à faire des sa-crifices dont on ne connoit point l'étendue, en un mot à promettre plus qu'on ne peut tenir par rapport à son caractère & à son tempéramment. Qu'il me soit permis de parler un peu

plus ouvertement.

Un Enfant de quinze ou seize ans, élevé sous les yeux d'un Pere & d'une Mere sage, sait-il à quoi l'engage le Vœu de chasteté? ne pourroit-on pas assurer que plusieurs l'ont promise, sans savoir en aucune façon en quoi consistoit cette promesse? Et certes, si les Loix ont sagement établi, que les Enfans ne pourroient s'engager dans le mariage, du moins jusqu'à un âge mûr, sans le consentement de leurs Parens, peut-il être raisonnable, que par une Loi qui déroge à ce que dictent l'équité & la raison, on autorise des Enfans à disposer d'eux-mêmes pour toujours, au hazard des suites funestes que ces Engagemens, pris sans les connoître, peuvent avoir?

Après tout, il est rare qu'on embrasse l'état Religieux malgré ses Parens, l'autorité publique y a pourvû,

32

ten

re.

par

qu'

éta

ger

en

for

tio

qu

ce

mi

re

tra

gr

or

qu

he

R

se

P

te

n

n

b-

laé-

us

on

nt.

eu

ıs,

ne

le

ins

les n-

ge

par

ent des

dur tes

n-

m-

û,

& aucune Communauté n'ôseroit soutenir en France un Procès de ce gen-Les Parens y consentent; mais par quels motifs? les pauvres, parce qu'ils regardent cet état comme un état de fortune pour leurs Enfans; les gens de Condition, parce qu'il les met en état d'avantager leur Aîné & de soutenir leur Famille : dans ces dispositions, non seulement ils consentent qu'ils embrassent ce Parti, mais ils font ce qui dépend d'eux pour les déterminer à le prendre; au défaut de tout le reste, ils emploient jusqu'aux mauvais traitemens. Les Confesseurs sont d'un grand secours en ces sortes d'occasions: on enferme une Fille dans un Couvent dès sa plus tendre enfance, on ne lui parle que des misères du monde, que du bonheur d'en être délivré, quelqu'une des Religieuses en particulier est chargée de lui inspirer ces sentimens; on fait sentir à un Garçon qu'il n'y a point pour lui d'autre Parti à prendre que la Guerre ou la Religion. Ce consentement si facilement donné, offert même sans qu'on le demande, est lui-même un desordre: mais ne le fût-il pas, il ne remédie pas au défaut de l'âge & de la réflexion, & ne sauroit donner Bbr aux

aux déliberations d'une jeune personne de quinze à seize ans, la maturité qu'elles devroient avoir pour contracter

des Engagemens irrévocables.

La preuve de la solidité des réflexions que je viens de faire, c'est qu'on convient généralement, que le moien le plus efficace pour diminuer le trop grand nombre des Religieux & des Religieuses, seroit une Loi qui défendît de s'y engager avant l'âge de vingtcinq ou trente ans. Cette Loi feroit raisonnable, elle seroit conforme aux premiers Usages de l'Eglise, où il n'étoit permis aux Vierges & aux Veuves de faire profession publique de continence, qu'à cet âge: je crois même avoir lû, qu'on proposa de la porter au Concile de Trente; mais que les Généraux d'Ordres s'écrierent unanimement que bientôt elle dépeupleroit leurs Monastères & qu'elle en feroit autant de Maisons abandonnées.

Sixiémement, il est impossible que ces Engagemens prématurés se soutiennent avec autant de fermeté, que s'ils avoient été pris avec connoissance de cause. Le corps se forme, les passions se sont sentir, les inclinations se développent, la dévotion sensible passe, &

l'on

l'or

de

fen

s'c

foi

rot

po

n'c

ne

d'a

far

no

tre

CI

de

qu

ce

av

qu

VO

po

in

no

di

m

er

ne

ité

ter

ons

n-

le

op

des

en-

gt-

oit

UX

'é-

ves

nti-

a-

au

ić.

ne-

au-

que

ens a-

de

ons

on

l'on devient immanquablement la proie de mille desirs & de mille regrets; on sent alors la pesanteur des chaînes dont on s'est chargé, parce qu'onne les connoissoit pas; & la seule impossibilité de les rompre, fait qu'on continue de les porter. Il n'en est que trop, qui n'ont pas assez de raison pour supporter patiemment leur esclavage, & qui donnent au monde des scénes scandaleuses; d'autres cherchent à se dédommager sans bruit des plaisirs à quoi ils ont renoncé sans les connoître. C'étoit autrefois un Proverbe, que l'ombre des Clochers d'un Monastère étoit féconde: & je puis dire sans malignité, que qui connoîtroit ce qui se passe dans ces prétendus azyles de la Virginité, avoueroit sans peine, que les peintures qu'on a faites sous le titre de l'Amour voilé, ne sont que trop vraies, & que pour un coupable que le hazard ou son imprudence découvre, il en est sans nombre qu'on ne connoit pas.

Qu'on examine la source des desordres qui ont deshonnoré tant de Communautés religieuses, & qui ont mis dans la nécessité de les résormer, on trouvera que le peu de maturité à s'y engager, en a été la principale source.

Vain-

Vaincu par les passions, qu'on ne connoissoit pas lorsqu'on s'est obligé à les combattre, si on n'a pas secouié le joug, on a cherché à l'adoucir le plus qu'il étoit possible; on s'est livré à l'amusement, à la dissipation, & à tous les desordres qui en sont la suite, & l'on peut dire, que souvent la fermeté des Supérieurs n'a servi qu'à faire des Hypocrites, qui sous l'extérieur d'une piété modeste, cachent les mœurs les plus corrompues. Je puis protester avec serment, que ce que je vai raconter, m'est arrivé à moi-même.

Voiageant en Flandres, je me trouvai un jour extrêmement fatigué, je m'arrêtai dans une petite Ville, je me couchai de fort bonne heure: trois Religieux, Prêtres d'une Abbaie voisine, qui passe pour très régulière, vinrent dans la même Auberge; on les mit dans une sale au-dessous de la chambre où j'étois. Deux jeunes gens de leurs amis souperent avec eux: les discours les plus libres, c'est peu, les plus infames, furent l'assaisonnement de leur repas; ils ne se servoient point d'équivoques, ils nommoient les choses par leur nom, mais d'un ton qui faisoit sentir la vivacité de leurs desirs & la dispo

Se teux Con men piét fies . font Déla Cab cer, il fa ler : ence Qu Aff fe c s'ai por H

rifd
il arieu
& l
où
c'e

fen

dif-

on-

les

ug,

lé-

ule-

les

'on

des

Ty-

oiéolus

vec

er,

ou-

je

me

rois

ifi-

in-

les

ım-

de

dif-

olus

eur

ui-

par

loit

dif-

disposition où ils étoient de les satisfaire, s'ils en avoient trouvé l'occasion.

Septiémement, si ces vices honteux ne font pas communs dans les Communautés religieuses, il en est de plus délicats qui y regnent ordinairement, & qui en bannissent la vraie piété: l'Envie, la Haine, les Jalousies, la Médisance, la Calomnie, y font des ravages étranges; ce n'est que Délations & Accusations, ce n'est que Cabales, qu'Intrigues, pour s'avancer, pour supplanter ses Concurrens; il faut renoncer à tout & se laisser fouler aux pieds pour y vivre tranquille, encore souvent ne peut-on y réussir. Quand on a défini l'état Religieux une Assemblée de gens qui s'assemblent sans se connoître, qui vivent ensemble sans s'aimer, qui meurent sans se regretter, on lui a fait grace, & on en a fait un portrait flatteur.

Huitiémement, exempts de la Jurisdiction Ecclésiastique & séculière, il a fallu en établir une secrette & intérieure, pour la conservation de l'Ordre & la punition des coupables. Il en est où les Procès se sont dans les sormes, c'est-à-dire, que les Accusateurs paroissent, que l'Accusation doit être prou-

vée ,

vée, qu'on entend les défenses de l'Ac. cusé, & qu'on prononce pour ou contre lui une sentence publique & juridique. Il en est d'autres où l'on ne suit aucune de ces formalités; l'Accusateur, les Témoins, demeurent inconnus, l'Accusé n'est point entendu, souvent même il ignore qu'on lui fait son Procès: le Supérieur seul prononce la sentence, dont il n'y a point d'Appel, & la fait exécuter, sans que le Public, c'est-àdire, les autres Religieux, en sachent le sujet & les motifs. Ces Tribunaux Monastiques ne peuvent condamner à la mort, mais quand la faute est capitale, ou ce qui revient au même, contre l'honneur & les intérêts de l'Ordre, ils suppléent à ce pouvoir qui leur manque, par les rigueurs excessives d'une Prison perpétuelle; un Cachot obscur & profond, du pain & de l'eau pour toute nourriture, de mauvais traitemens souvent réiterés; une privation absolue de toute consolation, de tout secours, sans aucun exercice de Religion: c'est ainsi qu'on punit la résistance à des ordres souvent injustes, une faute de fragilité; le'est ainsi que les Jesuites puniroient un Janféniste, & que les Benedictins peut-être puniroient un Moliniste.

dict dans vé i & l'en on d'un que d'es mai c'et & gie qu'

de de pré test nu :

d'()
les
leu
for

plu

fen toi do Ca

11-

di-

u-

les

C-

ıê-

S;

ce,

ait

-à-

ent

ux

r à

pi-

on-

re,

an-

une

cur

our

ite-

cion

out

eli-

éfif-

u-

que

, &

ient H

Il n'y a pas long-tems, qu'un Benedictin, titulaire d'un Benefice situé dans le Diocése de Tours, avoit trouvé moien de s'en mettre en possession. & d'y résider: on trouva celui de l'enlever; il fut conduit à Marmoutier; on l'enferma dans un Cachot au fonds d'une Cave profonde, sans autre lit que la terre; un pain & une cruche d'eau, qu'on lui donnoit toutes les semaines, étoient toute sa nourriture: c'est ce qu'ils appellent l'eau d'Angoisse & le pain de Tribulation. Ce Religieux avoit des amis; quelque secret qu'eût été l'Enlevement, on en avoit eu des indices affez forts: l'Intendant de Tours reçut ordre de se le faire représenter vif ou mort. Le Prieur protesta qu'il ne savoit ce qu'il étoit devenu: enfin après bien des recherches on trouva fon Cachot, on l'en retira plus qu'à demi mort.

Le Cardinal de Coassin, Evêque d'Orléans, entendit par hazard chez les Capucins les gémissemens d'un de leurs Prisonniers. Il se servit de toute son autorité pour faire tirer en sa présence ce Malheureux de sa Prison; c'étoit une espèce de Cîterne ou de puits, dont l'ouverture étoit fermée par une

groffe

grosse pierre: jamais spectacle ne sut plus touchant; cet infortuné étoit nud. les habits étant tombés de pourriture, sa barbe & ses cheveux étoient chargés d'un verd, semblable à celui qui se forme fur les murailles humides. Son crime étoit, d'avoir dans un mouvement de colère pris son Gardien par la barbe.

N'est-il pas naturel de penser que plusieurs de ces Malheureux ont recours au désespoir, pour abréger leur misère? l'obscurité du Cloître dérobe au Public ces scénes tragiques, mais elles n'en sont pas moins réelles: je sai fûrement, que dans une Communauté de .... peu distante de Paris, un Religieux prisonnier aiant obtenu d'être faigné, rouvrit sa veine & laissa couler tout son sang, & je sai aussi, qu'on ne l'avoit enfermé, que pour le contraindre à faire certaine démarche qu'il avoit raison de refuser.

Ces inhumanités, ces injustices, font le fruit des Exemptions de la Jurisdiction ordinaire: ne falloit-il pas du moins régler, que ces Tribunaux secrets ne pussent prononcer sans que l'Evêque, ou le Juge Roial, prissent connoissance de la qualité du crime, de ses preuves, & des défenses du crimi-

inn con rain nen feff Dro font peu de c un jalo

I

fon

des a

tout

rival

de ]

Part

d'y I

che

mi

fou

leu

fell

Su

tec

les

tou

peup vien

To

IC

és

r-

n

nt

e.

uc

C-

ur

be

ais

(ai

ité

li-

tre

ler

ne

in-

2-

s,

lu-

du

fe-

E-

ent

ne,

cri-

mi-

minel? Ces Exemptions, qui livrent fouvent les Religieux à la vengeance de leurs Parties, ne sont-elles pas manifestement injustes? cessent-ils d'être Sujets, & n'ont-ils pas Droit à la protection du Souverain? pourquoi donc les abandonner de la sorte, & leur ôter tous les moiens de faire connoître leur innocence & modérer leur châtiment? convient-il même à la Puissance souveraine, que la Justice s'exerce clandestinement & sans sa participation? la Profession religieuse anéantit-elle tous les Droits de l'humanité & de la Societé?

Neuviémement, si les Etablissemens font utiles, il n'est pas moins vrai qu'ils peuvent être fort pernicieux: chacun de ces Corps se regarde comme faisant un peuple à part, ils se regardent avec jalousie; la gloire de l'un, ses progrès, fon accroissement, sont l'humiliation des autres: ils en frémissent, & mettent tout en œuvre pour s'y opposer. Cette rivalité ne peut manquer de produire de la Division; on prend différens Partis, on se fait un point d'honneur d'y perséverer : des deux côtés on cherche de l'appui & des approbateurs, les peuples se partagent, la Division devient générale & l'objet le plus impor-Tome I.

tant de l'attention du Souverain. L'opposition des Dominicains & des Augustins n'a-t-elle pas occasionné la Réforme de Luther? que de sang n'a-t-elle
pas coûté à l'Allemagne? La Division
qui agite aujourd'hui la France, & qui
selon toutes les apparences la désolera,
a-t-elle une autre source que l'opposition du Clergé & des Religieux contre
les Jesuites, que le grand nombre
d'ennemis que le crédit de cette Societé, & l'abus qu'elle en a fait, leur a
suscités?

Je reprens à présent. Il y a trop de Communautés; cet excès cause à l'Etat une perte infinie. La plûpart de ces Communautés sont inutiles: il s'en faut bien qu'elles soient les demeures de la piété & de l'innocence, & qu'il foit plus aisé d'y faire son salut que dans le Monde, que dans un mariage bien assorti, où l'application à son travail, à son négoce, à l'éducation de ses enfans, produit ordinairement une conduite fage & régulière. Ces Communautés inutiles sont la plûpart trop riches: l'abus qu'elles font de leurs richesses joint à seur inutilité, donne un Droit incontestable de les leur ôter & de les consacrer à d'autres usages. Leur ininde l'El elle mai moi Con rêts Par pain l'or fur rain les cipa

trace ou i gier ciet zele le v

vêq

dere part la I mû

La de pou p-

uf-

or-

elle

on

qui

ofi-

tre

bre

So-

ra

de

tat

ces

'en

ires

u'il

que

age

ion

a de

une

om-

rop

Ti-

un

r&

eur

in-

indépendance est contre les Droits de l'Episcopat: si elles lui étoient soumises, elles seroient moins puissantes à la vérité, mais aussi elles seroient plus utiles & moins dangereuses; ne faisant plus qu'un Corps, chaque Maison auroit ses intérêts séparés, & ne pourroit sormer de Partis assez puissans pour troubler la paix publique; de plus ainsi réduites à l'ordre commun, elles n'auroient point sur leurs Sujets une Jurisdiction souveraine, elles ne les jugeroient point, elles ne les condamneroient point sans la participation, sans le consentement de l'E-vêque.

La multitude de Colléges, & l'âge tendre qu'on a déclaré suffire pour contracter ces Engagemens, étant la cause ou la source de cette multitude prodigieuse de Religieux, qui prive la Societé de quantité de Sujets utiles, le zèle pour le bien public & même pour le vrai honneur de la Religion demanderoit, qu'on supprimât la meilleure partie de ces Colléges, & qu'on fixât la Profession religieuse à un âge plus mûr, à vingt-cinq ans par exemple. La vûe seule d'empêcher la trop grande multitude de Religieux, suffiroit pour déterminer à faire ce dernier Ré-

Cc 2

gle-

glement : mais elle pourroit être accompagnée de considerations plus hautes, qui seroient, de retrancher les desordres & les scandales que produisent si souvent ces Engagemens pris sans les connoître. Un autre avantage encore que produiroit la Réforme dont je parle, c'est que le Clergé se rétabliroit dans ses Droits, & que les Troupes auxiliaires cesseroient de le dominer; cette diversité de conduite, si favorable aux Penitens peu fincères, seroit ôtée; & l'abolissement de ces espéces de Taxes sur l'administration des Sacremens, rendroit à l'Eglise sa réputation, & à ses Ministres la liberté qu'ils doivent avoir pour exercer leurs Fonctions avec dignité.

Le langage que je parle, paroîtra sans doute nouveau, & choquera tous ceux qui croient que la piété consiste dans un genre de vie extraordinaire: mais plus j'examine ce que je viens d'écrire, plus je suis persuadé que la Raison la plus pure me l'a dicté. Rien n'est à couvert des reproches & des déclamations vagues; mais j'ôse désier qu'on me reponde d'une manière claire & solide: je ne blâme point l'état Religieux en général, je l'estime au contraire, je

rc-

tac ge can too tro & qu'

ref

pissaccion con la lie

coil il ir

un tur ord vic bo

for de fon du

per

respecte un homme véritablement détâché du Monde, & qui a eu le courage de renoncer avec connoissance de cause à ce qui nous captive presque tous; je prétens seulement qu'on a trop multiplié, trop diversissé cet état, & qu'un vrai Religieux est aussi rare

qu'un vrai Savant.

Quiconque sait ce que c'est que l'Episcopat, peut-il nier que les Priviléges accordés aux Religieux, ne soient contre ses Droits; qu'il ne soit contre la bienséance, qu'un simple Prêtre délie ceux que l'Evêque aura liés? quiconque connoit le cœur humain, peutil trouver mauvais que j'aie dit, que l'importance des Engagemens en quoi consiste l'état Religieux, demanderoit un âge mûr, & que ce défaut de maturité est la source de quantité de desordres & de scandales? n'est-il pas évident qu'un bon marchand, qu'un bon Juge, est plus utile à l'Etat qu'un mauvais Religieux? qui ne sait que la force d'un Etat consiste dans la multitude de ses Sujets, qui augmente la conlommation, qui picque & anime l'industrie, & que ce grand nombre de personnes stériles lui fait un tort très confiderable? fait-on ce que c'est que

Cc 3

lc

t fogieux e, je

e-

es li-

ris

ge

nt li-

u-

ni-

fa-

fe-

ef-

des

ré-

rté

urs

lans

eux

lans

nais

cri-

ison

st à

ma-

u'on

le Droit naturel, l'équité, l'humanité, si l'on ne condamne pas avec moi les excès dont j'ai parlé, si l'on approuve ces Jugemens clandestins, où il est si facile que l'innocence soit opprimée, & que la punition soit l'effet de la vengeance plûtôt que de l'équité?

Quel inconvénient y auroit-il donc que le Juge Roial, du moins l'Evêque ou quelqu'un de sa part, assistat à ces Jugemens? Peut-on ne pas convenir de l'inutilité de plusieurs Maisons religieuses, de l'excès de leurs Richesses, de l'abus qu'en font ceux qui les habitent, & que la répartition qui s'en seroit entre ceux qui par état administrent aux peuples les choses saintes, ne sût aussi juste qu'honnorable, par le retranchement qu'elle mettroit en état de faire de ce qui s'appelle le dedans de l'Eglise, c'est-à-dire, de ces paiemens réglés qui changent en mercénaires les Ministres de l'Autel? Après tout je puis me tromper, & je soumets d'avance mes pensées à une censure solide & desintéressée. Je ne crois pas devoir faire observer le rapport de cette Differtation au Droit Public Ecclésiastique François, il est visible, puisqu'elpor qu' pré diti Ch noi ten fica des rain der

> toi gn té qu' po teu dei

de

gn

ph gra Bo lec

le

le ôte aux Papes l'autorité qu'ils ont usurpée, pour la rendre aux Evêques & au Souverain.

Grégoire dix, je l'ai déja observé, portoit l'autorité papale aussi loin qu'aucun de ses Prédécesseurs : sous prétexte d'affurer le fuccès de l'Expédition qu'il méditoit pour le secours des Chrétiens de la Palestine, il intervenoit dans tous les Différends des Potentats de l'Europe; non comme Pacificateur pour les concilier par la voie des Négociations, mais comme Souverain par la voie odieuse des commandemens & des menaces. Alphonse, Roi de Castille, élu Empereur d'Allemagne par un ou deux Electeurs, en portoit le titre, quoiqu'il n'eût pas daigné prendre possession de cette Dignité, alors plus onereuse qu'utile, & qu'il n'eût fait aucun effort pour l'emporter sur ses Concurrens. Les Electeurs, lassés de l'Interregne, s'accorderent à mettre sur ce Trône Rodolphe, Comte d'Hapsbourg, Maire ou grand - Maître du Palais du Roi de Boheme. Le Pape approuva cette Election, & emploia l'autorité absolue qu'il croioit avoir, pour obliger le Roi de Castille à renoncer à ses Préten-

Cc 4

tions:

'elle

ni-

ioi

il

fet

ui-

nc

luc

ces

de li-

bi-

fe-

ent

fût

ın-

de de

ens les

je

'a-

ide

de-

tte stitions: il chargea l'Archevêque de Seville d'ordonner à ce Prince, en présence de témoins, de cesser de porter le titre d'Empereur, sous peine de Censures Ecclésiastiques. Alphonse, qui au sonds s'embarrassoit peu de ce titre, qu'il n'étoit ni à portée, ni en état de faire valoir, se sit prier, & obtint en échange une Décime sur les Eglises de son Rosaume, pour les fraix de la Guerre contre les Maures qui l'attaquoient violemment.

Ce Pontife usa de la même hauteur avec Philippe, Successeur de Saint Aiant appris qu'il étoit résolu de décider par les Armes certain Différend qu'il avoit avec le Roi de Castille, il donna à ses Nonces pouvoir de casser tous les Traités & Engagemens qui pourroient mettre obstacle à la Paix, & dispenser des sermens qui en assuroient l'exécution; il écrivit en même tems à Simon de Brie, Cardinal de sainte Cecile, son Légat en France, que le Concile de Lion venoit d'ordonner en faveur de la Croisade, une Paix générale entre tous les Princes Chrétiens, avec pouvoir aux Prélats de proceder par Censures contre ceux qui ne voudroient pas y acquiescer. C'est pourquoi, Pro por no vo

quo

de

tre

fe ni D co fe

r

quoi, ajoutoit-il, nous vous mandons de contraindre le Roi de France & tous ses adhérans à se désister de cette Entreprise de Guerre contre le Roi de Castille, emploiant si vous le jugés à propos, l'Excommunication contre les personnes, & l'Interdit sur les Terres. nonobstant tout Privilége de ne pou-

voir être frappé de Censures.

c-

é-

er de

ui

e, de

en de

erent

eur

int

olu

fe-

le,

Ter

qui ,&

ent is à

Ce-

en!

né-

ns,

der

ou-

ur-

oi,

Il est inconcevable que les Souverains se laissassent ainsi maîtriser; ni le Pape. ni le Concile qu'il citoit, n'avoient Droit de faire ces sortes d'Ordonnances; s'ils l'avoient eu, les Princes n'eussent été que leurs Lieutenans. La fource de ces commandemens déplacés & de ces déferences excessives, étoit le peu de précision à distinguer les deux Puissances. L'idée seule que l'établissement du Christianisme n'a rien changé aux Droits des Souverains, si on l'avoit développée, auroit suffi pour déterminer l'étendue de leur Jurisdiction; tout ce qui ne regarde point une Nation précisément, entant qu'elle est Chrétienne, ne sauroit être du ressort du Ministère Ecclésiastique; or le Droit de faire la Paix, de faire la Guerre, est indépendant du Christianisme, toute Ccr NaNation a ce Droit, quelque que puisse

l'ig

CIL

pol

aux

fia

ou

leu

fan Ce

fpi

lei l'a

re

ét

le

tr

10

être sa Religion.

Fleuri, \* qui rapporte les Extraits des Lettres que je viens de citer, remarque judicieusement à son ordinaire, qu'on y voit l'inutilité de ces Priviléges auxquels le Pape dérogeoit quand il vouloit. Il auroit pu ajouter qu'on y en voioit l'abus; car un Privilége est l'exemption d'une peine ou d'une charge à quoi on peut être sujet : un Roi, un peuple, peuvent-ils être sujets à l'Excommunication, parce qu'ils se sont servis de leur Droit de faire la Paix ou la Guerre? le Privilége de n'en être pas frappé en ces fortes d'occasions, n'est-il pas de même espéce que celui qu'on m'accorderoit de n'être ni tué, ni volé?

Les Evêques imitoient la conduite des Papes, & se dédommageoient sur l'autorité publique de ce que la Cour de Rome leur ôtoit. En douze cent soixante & seize, on tint un Concile à Bourges: les Réglemens qu'on y sit, tendoient principalement à maintenir la Jurisdiction & l'Immunité Ecclé-ssaftique, dont toute l'étendue, dont l'igno-

<sup>\*</sup> Tom. 18. p. 225.

ffe

its

ar.

:,

ć-

nd

nc

eft

r-

i,

fe ix

re

, li

e

lr

ır

it

t

.

l'ignorance & la superstitieuse simplicité des peuples & de ceux qui les gouvernoient, avoient mis le Clergé en possession. Ces Réglemens défendaient aux Laiques de contraindre les Ecclésiastiques à comparoître devant eux, ou à y proceder après qu'ils ont allegué leurs Priviléges; de prendre connoissance de la justice ou de l'injustice des Censures, ou de quelqu'autre Cause spirituelle que ce soit; d'user de violences ou de menaces pour extorquer l'absolution des Censures; enfin, de rejetter les Testamens pour n'avoir pas été faits en présence des Echevins ou des Juges féculiers.

Ils défendoient encore d'étendre les Péages aux Effets que les Clercs transportoient par terre ou par eau; de faire des Bans ou Proclamations contraires à la liberté Ecclésiastique; de maltraiter ceux qui se retiroient dans les Eglises, ou d'user de violence pour les en tirer; de frapper, prendre, emprisonner les Appariteurs des Juges Ecclésiastiques ou autres porteurs de leurs Lettres & exécuteurs de leurs Jugemens: toutes ces désenses étoient accompagnées de Censures les plus rigoureuses, Excommunication de plein Droit,

Droit, Interdit, perte de Fiefs, relevans de l'Eglise, incapacité des Benefices

aux enfans des coupables.

Ces Réglemens, & quantité d'autres que j'ai rapportés en passant, supposent que les Ecclésiastiques regardoient un peuple Chrétien comme une Communauté, où ils avoient la principale autorité; de manière que ceux qui exerçoient les Fonctions qui ne leur convenoient pas, ou dont ils vouloient bien se décharger sur eux, leur étoient foumis, tandis qu'ils n'étoient comptables qu'à eux-mêmes de leur conduite; suivant cette idée, que je ne puis m'empêcher de traiter de burlesque, les Prêtres étoient ce que sont les Religieux de Chœur dans une Abbaïe, tous les autres n'étoient que des Freres lays. Parlons sérieusement, presque tous ces Réglemens étoient autant d'Attentats contre l'autorité souveraine, ils la dégradoient & la mettoient dans une espéce de servitude: de quel Droit exemptoient-ils les Effets des Clercs des Impositions publiques? si la Puissance séculière ne peut prendre connoissance de la justice ou de l'injustice des Censures, il ne tiendra qu'aux Evêques de tout renverser, & de faire passer leurs Pré-

ten-

ter

des

Pa

ve far

lei

er

da

ju

C

ns

es

1-

)-

r-

10

1-

X

ır

nt

nt

i-

is

i-

18

s.

es

ts

é-

)-

)-

1-

la

3,

it

1-

tentions les plus injustes, en abusant de la timidité & de la crainte religieuse des peuples pour les engager dans leur Parti. On s'est liberé peu à peu de ces vexations Ecclésiastiques; mais il s'en faut bien qu'on en ait assez fait : d'ailleurs ces fonctions que les Clercs s'étoient attribuées, leur étoient distinctement interdites; Saint Paul leur défend en termes formels, de s'embarrasser dans les Affaires séculières, l'Emploi de juger les procès lui paroissoit si peu convenable, qu'il vouloit qu'on en chargeât les derniers des Laiques. Mais ces Emplois étoient lucratifs & donnoient de l'autorité, il n'en falloit pas davantage pour déterminer les Ecclésiastiques à s'en charger.

Les Deux ou trois Papes, qui succéderent à Gregoire dix, vécurent peu, & ne firent pas de grandes Entreprises; il n'en sut pas de même de Nicolas troisième, qui sut élevé sur le Trône pontifical vers la fin de l'année douze cent soixante & dixsept: il étoit de la Famille des Ursins, déja puissante, mais qu'il rendit la plus riche des Familles Romaines, en Terres, en Châteaux &

en argent comptant.

Il eut un grand soin d'affermir & d'é-

CO

da

CC

da

D

C

le

di

n

le

lé

u

P

tendre les Droits temporels de l'Eglise Romaine en Italie; il engagea l'Empereur Rodolphe à confirmer toutes les Donations des Empereurs: en conséquence de cette confirmation il se mit en possession de Boulogne, d'Imola, Faience, Forli, Césenne, Ravenne, Rimini & Urbin. L'embarras où étoit Rodolphe pour avoir fait vœu d'aller à la Terre Sainte, le détermina à satisfaire l'avidité de Nicolas, afin d'être déchargé de cette obligation, ruineuse & incompatible à l'état de ses Affaires. Ce Pape publia une Constitution, où il mettoit la Donation de Constantin pour fondement de sa Souveraineté sur Rome; il y soutenoit, que cette puissance temporelle donnoit moien aux Papes & aux Cardinaux d'exercer librement leurs Fonctions spirituelles: il obligea Charles, Roi de Sicile, à renoncer au titre de Vicaire de l'Empire en Toscane, & à la Dignité de Sénateur de Rome. Il foutint fortement par lui-même & par ses Légats les Exemptions accordées par ses Prédécesseurs aux Chapitres des Cathédrales: elles alloient si loin, qu'ils prétendoient avoir Droit de cesser l'Office divin & de mettre la Ville en Interdit, lorsqu'il s'agissoit de les soutenir concontre les Entreprises des Evêques; Simon de Brie, Légat en France, décida par une sentence juridique, que le Chapitre de Noion avoit Droit d'excommunier ceux qui le troubleroient dans la joüissance de ses Biens & de ses Droits, sans en avoir porté des plaintes à l'Evêque, & de les absoudre sans son consentement; il décida encore, que le Chapitre pouvoit interdire la Cathédrale & les autres Eglises de la Ville, pour une injustice évidente, faite & non réparée, soit par l'Evêque, soit par le Châtelain. Ces Abus étoient-ils tolérables? n'étoient-ils pas aussi criants & aussi contraires au bon ordre, que si un Souverain autorisoit un Régiment à s'élever contre le Gouverneur d'une Place, & à défendre aux autres Troupes de faire le service? Mais il étoit de l'honneur de la Cour de Rome, que ceux qu'elle protegeoit, l'emportassent sur leurs Supérieurs, quelques suites que pût avoir ce renversement de l'ordre.

e

il

ır

e

nt

2

e

11

ar

es

es

ls

f-

n-

ir

n-

Ces Exemptions, quoiqu'abusives, étoient si respectées, que Philippe le Hardi crût être obligé de demander au Pape qu'il lui sût permis de faire emprisonner les Clercs prévenus de grands crimes, sans encourir d'Excommuni-

cation. On eut la bonté de lui accorder la permission qu'il demandoit; mais à condition qu'il les remettroit entre les mains de leurs Prélats: comme si un Souverain avoit besoin de permission, ou qu'il pût être puni pour s'acquitter de son principal devoir. Ce Prince jugea à propos de rétablir les Tournois qu'il avoit défendus jusqu'à l'Expédition de la Terre Sainte: Nicolas le trouva fort mauvais; il écrivit à ce sujet une Lettre véhemente à son Légat. C'est un Monument authentique de l'esprit de domination des Papes, & de la persuasion où ils étoient alors de leur Souveraineté absolue. , Vous , nous avez écrit, dit ce Pontife, que , le Roi de France avoit depuis révo-, qué l'Edit qui défendoit les Tour-, nois, qu'ils avoient été publiés en , votre présence & exécutés contre la , défense du Saint Siége, qui portoit peine d'Excommunication. Or nous sommes sensiblement affligés de voir " ce Roi, Fils d'un Pere si pieux, souffrir que ses Sujets méprisent ainsi les Censures Ecclésiastiques, & nous ne pouvons excuser votre silen-, ce & votre négligence. Votre zèle devoit s'allumer dans un si grand pé-

, ril

22 II

99 P

, le

99 ]1

» q

» al

, c

" P

) V

n à

n t

» fe

» d

con

enc

noncer des Peines, y en ajouter de plus grandes, & ne pas vous contenter de n'avoir pas donné, comme vous dites, votre consentement à

" cette Ordonnance.

is

e

n

er

e

(-

le

1-

t.

le

X

le

IS

le

)-

-

n

la

it

us

ir

nt

8

n-

le

é-

ril

" On dit que les Tournois sont un " exercice utile, & que la Noblesse y " apprend à manier les Armes; mais " les Papes nos Prédécesseurs en ont " jugé autrement, quand ils ont dé-" fendu les Tournois, & privé ceux " qui y meurent, de la sépulture Ecclé-" fiastique. D'ailleurs ce n'est pas " aux Particuliers à juger, si ces exer-,, cices sont bons ou mauvais; ils doi-" vent s'en rapporter à la décision de , leurs Pasteurs, & principalement du " Pape. Nous voulons donc, que " vous dénonciés publiquement ex-, communiés, tous les Comtes, Barons, , Chevaliers & autres qui ont pris part , à ces Tournois; que vous les exhor-, tiés à demander humblement l'ab-" folution, leur imposant Penitence,

" de n'y plus retourner ". Le détail des Griefs de ce Pape contre le Roi de Castille, prouve encore jusqu'où alloient ses Préten-

" & leur faisant promettre avec serment

Tome I.

Dd

tions.

, Ce Roi, dit-il, assigne à des Laïques, & même à des Juifs, en paiement de ce qu'il leur doit, une partie des Dîmes dont il jouit par la concession du Saint Siège; il demande l'hommage à l'Archevêque de Compostelle, il a pris parti con-, tre lui dans le Différend que ce Prélat a eu avec ses Bourgeois; il exige des subsides des Prélats, des Eccléfiaftiques & de leurs Vassaux; on , traine les Clercs aux Tribunaux sé-, culiers, on les prend, & on les juge ,, en matière criminelle; il prend connoissance de l'Usure, même con-, tre les Clercs; il empêche les Pré-, lats de proceder en matière spirituel-, le, fait révoquer leurs sentences, , ou défend de les observer, particu-; liérement les Interdits; il défend d'excommunier, finon en certains , cas; les Prélats & les Clercs fortant , du Roiaume pour Etudes, Pélérina-, ges & autres justes causes, n'ont pas , la liberté d'en tirer de l'argent; le , Roi se rend tributaires des héritages ,, acquis de nouveau par l'Eglise ou ,, par les Religieux; il n'a point d'é-, gard à la prescription qu'ils ont acquise, & s'ils ne montrent des titres,

été fit p

" il

" il

" R

, de

, P

Ces dern

de f

de f

que

té, d'en

man ferm

main

la m

& f

dem

fon

de f

te c

de 1

duit

de p

Cou

pou

felle

N

,, il

, il les dépouille de leurs immeubles ; " il ne permet pas de publier dans son " Roiaume les Indulgences du Pape & , des Evêques, afin de tirer plus de " profit de celles qu'il a obtenues ". Ces reproches à mon sens, excepté le dernier, font l'éloge de ce Prince & de son attention à maintenir les Droits de sa couronne: il seroit à souhaiter que les autres Souverains l'eussent imité, les Papes n'eussent pas été en état d'entreprendre de les assujettir. Il lui manquoit pourtant une connoissance ferme & distincte des Droits qu'il avoit maintenus: ce qui fit qu'à l'article de la mort il fit serment d'obéir purement & simplement à l'Eglise Romaine; il demanda au Pape la confirmation de ion Testament, le nommant Seigneur de son ame & de son corps. Sans doute que quelque Ecclésiastique se servit de la foiblesse où la maladie avoit réduit ce Prince, pour le porter à donner de pareilles marques de soumission. La Cour Romaine en a fait des titres pour appuier sa supériorité univerfelle.

Nicolas n'étant que Cardinal, avoit été Protecteur des Freres Mineurs. Il fit paroître l'affection singulière dont il

Dd 2

les

rinait pas
t; le
tages
le ou
d'éet acitres,
il

des

en

une

r la

de-

que

on-

Pré-

xige

clé-

on

c fé-

juge

rend

con-

Pré-

tuel-

ces,

icu-

fend

tains

rtant

les honnoroit, par une Constitution du quatorzième Août douze cent soixante & dix-neuf, & celle qu'il avoit pour la grandeur de son Siége. Après avoir dit qu'ils n'ont rien en propre & en commun que l'usage de fait absolument nécessaire pour subsister, il ajoute: Comme il n'y a personne, à qui, ,, ceux qui donnent quelque chose , aux Freres, puissent plus convenablement en transferer la propriété à la place de Dieu, que le Saint Siége & le Pape, nous déclarons par cette Constitution, que la propriété de toutes les Ustenciles, des Livres, 22 des Meubles, dont les Freres peuvent avoir l'usufruit, appartient à nous & à l'Eglise Romaine; quant aux Lieux achetés des Aumônes données ou délaissées aux Freres, sous quelque forme de parole que ce soit, sans aucune réserve des Donateurs, nous 22 les prenons aussi en notre Domaine: mais quant aux Lieux & aux Maisons qui leur seront donnés pour leur habitation, ils n'y demeureront qu'autant que le Donateur perséverera dans la même volonté, & s'il en change, ils les quitteront sans que l'Eglile , Romaine y retienne aucun Droit. 22 Pour

,, q ,, c ,, l' ,, c

,, P

» n vena décl part

trib du I vera tant

Mag aux Dro chai

l'on natu Je p

tion défen vêqu

obser ordo fort

Sié

" Pour les Livres & les autres meubles " qu'il sera jugé à propos de vendre, " comme la propriété en appartient à " l'Eglise Romaine, le prix en sera re-" çu & emploié par un Procureur " commis par le Pape ou par le Cardi-

" nal Protecteur ".

du

ante ir la

voir

en

nent ute:

qui,

hole

ena-

été à

Saint

s par

riété

res,

vent

us &

aux

nées

quel-

fans

nous

ine:

isons

r ha-

u'au-

dans

nge,

glile

roit.

Pour

N'eût-il pas été du moins aussi convenable que cette propriété, dont on déclaroit ces Religieux incapables, appartint à l'Evêque Diocésain? cette attribution, cette réunion au Domaine du Pape n'étoit-elle pas un acte de Souveraineté? Personne ne s'y opposa pourtant, ni Souverain, ni Evêque, ni Magistrats; négligence qui a donné aux Papes la paisible possession de leurs Droits prétendus, & qui les auroit changés en Droits certains & effectifs, si l'on pouvoit prescrire contre le Droit naturel & l'Institution de Jesus-Christ. Je pourrois faire la même observation sur une autre Clause de cette Constitution, exprimée en ces termes. La Règle défend aux Freres de prêcher malgré l'Evêque Diocésain: ce que nous voulons être observé à la lettre, s'il n'en est autrement ordonné par le Saint Siége. Parler de la sorte, n'est-ce pas déclarer que le Saint Siége a Droit d'ordonner qu'on prêche Dd 3

dans un Diocése malgré l'Evêque Diocésain? s'ils l'avoient fait, les Evêques l'eussent tranquillement souffert, comme ils ont fait tant d'autres Usurpations. Qu'on ne s'étonne donc plus, je le dois dire d'avance, de l'attention scrupuleufe avec laquelle on examine aujourd'hui les Rescrits de Rome; une longue expérience a appris, qu'il n'en est presque point qui n'enveloppe, & n'autorise du moins indirectement, quelqu'une de ses Prétentions.

Peu de tems avant sa mort Nicolas troisième s'unit avec l'Empereur de Constantinople & le Roi d'Arragon, pour dépouiller Charles d'Anjou de ses Roiaumes de Naples & de Sicile: outre qu'il ne voioit pas volontiers un Prince du sang de France si puissant en Italie, il étoit personnellement picqué contre lui. La passion qu'avoit ce Pontise pour l'aggrandissement de sa Maison, lui inspira la hardiesse de proposer à Charles le mariage d'une de ses Filles avec fon Neveu: ce Prince, altier s'il en fût jamais, rejetta la proposition, & dit : Bien qu'il ait la chaussure rouge, sa Famille n'est pas digne de se mêler avec la nôtre, & son état n'est pas héréditaire. L'intrigue fut conduite avec

nièr il y ques à 1'1 égo tem cett

un §

cois re, lanc tre por Eta ablo Ave cor un Ro Fil COU ver dev fiaf qu' fait

n'e

per

)io-

ques

om-

ons.

dois

leu-

'hui

ex-

que

e du

e ses

olas

on,

e fes

utre

ince

lie,

ntre our

lui

vec

l en

ige,

êler

hé-

vec

un

un grand secret & exécutée d'une manière bien cruelle: Nicolas étoit mort, il y avoit quelques mois. Le jour de Pâques, douze cent quatre-vingt-deux, à l'heure de Vêpres, les François furent égorgés dans toute la Sicile; au même tems le Roi d'Arragon descendit dans

cette Isle & s'en empara sans peine.

Le Cardinal de Sainte Cecile, François, qui venoit d'être élevé à la Thiare, prit vivement le Parti de Charles; il lança toutes les foudres de l'Eglise contre le Roi d'Arragon; lui défendit de porter le titre de Roi, mit tous ses Etats en Interdit, déclara ses Sujets absous de leur serment de fidélité. Avoit-il Droit d'en user de la sorte contre un Prince, qui avoit du moins un titre coloré pour s'emparer de ce Roiaume, aiant épousé Constance, Fille de Mainfroi, qui avoit porté cette couronne? En qualité de Seigneur souverain il pouvoit soutenir Charles, mais devoit-il faire servir sa puissance ecclésiastique à défendre sa Souveraineté, qu'on ne lui disputoit même pas? en fait de Guerres entre des Souverains ou des prétendans à la Souveraineté, il n'en n'est pas, du moins il en est bien peu, où la Puissance Ecclésiastique ait Dd 4

Droit d'intervenir & d'en faire une matière de Censures: la raison que ces Guerres, ces Prétentions, quoique peut-être contre l'équité, ne sont point contre le Christianisme, c'est que c'est en qualité d'homme qu'on les fait, non

CI

m

b

C

en qualité de Chrétien.

A plus forte raison il en est de même des Croisades, que les Papes alors étoient en possession de publier contre leurs Ennemis: de quelque manière qu'on les considere, ce ne pouvoit être qu'un abus de la puissance spirituelle, d'autant plus que quelque idée qu'on puisse avoir des Papes, il se pouvoit faire que la justice ne fût point de leur côté & qu'on eût Droit de leur réssster. N'est-ce pas quelque chose de monstrueux que des Indulgences données pour toutes autres Guerres que celles dont la Religion est l'objet immédiat & principal? encore voudroisje mettre pour restriction, que ce fût pour défendre la Religion, non pour l'étendre, ou pour détruire ses Ennemis qui ne l'attaqueroient pas: or je le demande, s'agissoit-il de la Religion dans la Querelle des Maisons d'Anjou & d'Arragon? Et certes, le vrai Intérêt des Princes demandoit qu'ils s'opposassent

na-

CCS

que

oint

'eft

non

me

lors

itre

ère

être

lle,

on

oit

eur

fif-

on-

que

ım-

ois-

fût

our

mis

de-

ion

jou

In-

op-

ent

posassent à ce Soulevement général que les Papes entreprenoient d'exciter; ce que l'on faisoit en leur faveur pouvoit se faire contre eux, ne devoient-ils pas craindre que ce moien, pratiqué avec méthode, ne rendît maître de leurs destinées celui à qui ils laissoient la liberté de le pratiquer? Ces Croisades, ces Excommunications, ces Interdits en matière civile & politique, ne sont donc point du Droit Ecclésiastique, & sont contre le Droit Public.

Martin quatre, c'est le nom du Pape qui prit si hautement le Parti de Charles contre le Roi d'Arragon, soutint sa Dignité avec toute la hauteur possible, s'attribuant, comme avoient fait plusieurs de ses Prédécesseurs, le Droit également odieux & chymérique, non seulement de déposer les Rois, mais aussi de disposer de leurs couronnes. ,, Afin , que nos menaces, disoit-il dans la " Bulle contre le Roi d'Arragon, ne " soient pas un objet de mépris; par " cette sentence, rendue de l'avis de , nos Freres les Cardinaux, nous pri-, vons le Roi Pierre du Roiaume ,, d'Arragon, de ses autres Terres, & " de la Dignité Roiale, & nous expo-" sons ses Etats à être occupés par des , Prin-Ddr

co

pa

VI

10

m

ľ

le

n

1e

Princes Catholiques suivant que le Saint Siége en disposera, déclarant ses Sujets entiérement absous du serment de fidélité, lui défendant de se " mêler en aucune manière du gouver-, nement dudit Roiaume, & à toutes , personnes de toute condition, sécu-, lières ou Ecclésiastiques, de le favo-, riser dans ce dessein, ni de le recon-, noître pour Roi, lui obeir ou lui , rendre aucun devoir ". Ce Pape ne fut pas long-tems à disposer du Roiaume qu'il venoit de confisquer, si je puis parler de la sorte: il envoia en France un Cardinal, avec pouvoir de conferer à un des Fils du Roi le Roiaume d'Arragon & la Comté de Barcelone, à certaines conditions. L'offre fut ac-ceptée par un Traité, dont voici la substance. Le Roi de France choisira un de ses Fils, tel qu'il lui plaira, autre que celui qui doit lui succéder au Roiaume de France, & le Légat au nom du Pape conferera au Prince le Roiaume d'Arragon, pour en prendre possession & en jouir pleinement, lui & ses Descendans à perpétuité; le Roiaume d'Arragon ne sera jamais soumis à un autre Roiaume, ni uni en la même personne avec ceux de France, de Leon, de Castille ou d'Angleterre; les Droits

Droits & les Libertés de l'Eglise seront conservés dans le Roiaume d'Arragon, particuliérement pour les Elections & Provisions des Benefices; le Roi de France, son Fils & ses Successeurs, ne feront jamais aucun Traité pour la restitution de l'Arragon sans le consentement du Pape; le nouveau Roi & ses Successeurs se reconnoîtront Vassaux du Pape, lui prêteront serment de fidélité, & lui païeront tous les ans à la Saint Pierre cinq cent livres de petits Tournois, à titre de Cens.

Cette Bulle étoit datée du vingtseptième d'août mille deux cent quatre-

vingt-trois.

e

-

i

s

Un pareil Traité est quelque chose d'inconcevable: je serois presque tenté de croire, qu'on l'a inventé pour rendre les Papes odieux; je dirois même que l'invention est tout à fait grossière, & qu'on les a fait penser & agir en insensées plûtôt qu'en ambitieux: mais ce Fait & quantité d'autres que j'ai rapportés, ne sont que trop certains, & ne peuvent être révoqués en doute. Du reste, comme le remarque Fleuri, il est étonnant que les Rois & leur Confeil ne vissent pas qu'en acceptant ainsi des Roiaumes de la main des Papes, ils

autorisoient leur Prétention de pouvoir

les déposer eux-mêmes.

L'Empereur de Constantinople, qui étoit entré dans les desseins du Roi d'Arragon, fut traité comme lui : on lui donnoit pourtant un plus long délai, après lequel sa personne, ses Biens, seroient exposés à quiconque voudroit & pourroit s'en faisir. Cette extension de l'indignation du Pontife sur les Grecs, étoit l'effet des intrigues & des vûes ambitieuses de Charles, qui vouloit ôter à ces Empereurs la protection des Papes, afin de pouvoir emploier toutes ses Forces contre eux aussi-tôt qu'il auroit chassé son Compétiteur de Sicile: aucun de ses desseins ne réussit, plus par son imprudence & par son inflexibilité que par la bonne conduite & la valeur de ses Ennemis; il mourut presque dépouillé de ses Etats, & eut en mourant le chagrin de voir son Fils aîné entre les mains de son Rival. Il dut tous ses chagrins & le renversement de sa fortune au dépit de Nicolas troisième, qui fut le nœud de l'intrigue que l'humeur fière & le génie de ce Prince conquérant déterminerent à former contre lui.

n

ui

oi

n

é-

s,

it

n

es

25

1-

n

r

t

Martin quatre trouva à son Avenement Rome en combustion par les Factions des Urfins & des Annibaldes: pour y rétablir le calme, il s'avisa d'un moien bien extraordinaire; il se fit élire Sénateur de Rome : l'Acte de cette Election est du lundi dixième jour de mars douze cent quatre-vingt & un. Cette Election recherchée ne s'accorde guères avec la Souveraineté; il n'est point d'exemple que jamais un Prince Souverain ait reçu de ses Sujets une simple Magistrature dans sa Ville capitale: mais les Papes pouvoient tout faire, & le respect pour eux étoit si excessif, qu'on n'ôsoit condamner leurs démarches les plus irrégulières. Les Princes & les Evêques, si intéressés à empêcher ces idées de prévaloir, y donnoient eux-mêmes; on voit encore une Lettre d'un Archevêque d'Yorck à Edouard Roi d'Angleterre, qui contient & appuie ces Maximes odieuses: Dieu, dit ce Prélat, nous commande d'honnorer les Rois; mais parce qu'il faut lui obéir plûtôt qu'aux bommes, aucune Constitution humaine ne peut nous obliger à violer les Loix établies par l'autorité divine. Ces Loix, selon lui établies par l'autorité divine & en quoi consiste la fousouveraine autorité, sont les Decrets des Papes, les Ordonnances des Conciles & les Décisions des Peres. Dieu. continue-t-il, a donné l'autorité aux Decrets des Papes, en disant à Saint Pierre; Tout ce que tu auras lié sur la terre, sera lié dans le Ciel; & par la bouche de Moise, celui qui par orgueil refusera d'obéir au Pontife, celui-là mourra. Le Roi donc est obligé lui-même d'obéir au Pontife. Après quoi il ajoute: Un ennemi de l'Eglise dira peutêtre, qu'il n'appartient pas aux Papes d'imposer à un Prince séculier le joug de ces Loix ou de ces Canons; mais nous soutenons le contraire avec l'Eglise universelle & tous les Saints & les Savans du monde.

C'est sur ces mêmes idées que le Corps de Loix, rédigé en Espagne à peu près vers le même tems, fait du Pape un Monarque absolu. Selon ce Code, les Prérogatives du Pape audessus des autres Evêques, sont, de pouvoir les déposer & les rétablir ensuite, s'il le juge à propos; de les transferer d'une Eglise à l'autre; de recevoir leur démission; de les soustraire à la Jurisdiction de leurs Supérieurs, Archevêques, Patriarches ou Primats; de réhabiliter les Clercs dé-

gran

gro

 $E^{\epsilon}$ 

for

gen

de

ér

na

ce

co

ne

m

no

d

d

n

20

1

7

2

.

e

25

le

-

1-

e

à

u

ce

1-

de

,

ne

1-

de

es

é-

3-

gradés par l'Evêque; il peut diviser un Evêché en deux, ou en unir deux en un, soumettre un Eveque à un autre, & ériger un nouvel Evêché; il peut dispenser des Vœux & absoudre des sermens, pour éviter le Parjure; dispenser du vice de la naissance ou du défaut de l'âge pour la réception des Ordres & des Benefices; il peut convoquer quand il lui plait, le Concile général où tous les Evêques doivent se trouver; il peut aussi ordonner aux Princes de marcher, ou d'envoier ceux qui conviennent, quand il s'agit de la défense ou de l'accroissement de la Foi; il peut faire des Constitutions pour l'honneur & l'utilité de l'Eglise, & tous les Chrétiens sont tenus de les observer; il a le pouvoir d'ôter aux Clercs leurs Benefices & de les donner ou les promettre par ses Lettres avant qu'ils vaquent; il peut absoudre des Excommunications prononcées par les autres, mais personne ne peut absoudre de celles qui sont portées par lui ou par ses Délegués; personne ne peut appeller de son Jugement; lui seul peut juger les Appellations portées à son Tribunal; en toute Affaire Ecclésiastique on peut appeller à lui sans moien; il peut donner Dispense pour tenir plusieurs Benefices, même à charge d'Ames, & lui seul peut dispenser de la Simonie;

on doit porter à lui seul les Causes majeures, comme les Questions de fait.

La Jurisdiction Ecclésiastique, continue ce Compilateur, comprend toutes les matières spirituelles, savoir les Dîmes, Prémices & offrandes, les mariages, l'état des personnes, l'élection d'un Prélat, le Patronage, les sépultures, les Benefices, les Censures Ecclésiastiques, le Réglement des Limites entre les Evêques. En matière profane le Clerc doit proceder devant le Juge Ecclésiastique, même en demandant: si c'est contre un autre Clerc & contre un Laïque, seulement en défendant. Le Juge d'Eglise connoît de toutes les Causes sondées sur les pechés suivans, Héresie, Simonie, Parjure, Usure, Adultère, Nullité de mariage, Sacrilège.

En France on pensoit à peu près de même, du moins on se conduisoit d'une manière extrêmement propre à savoriser les Prétentions des Papes sur le temporel & le spirituel: j'ai déja dit qu'on eût la foiblesse & l'imprudence de recevoir la Donation, que sit Martin quatre du Roiaume d'Arragon, & de la recevoir avec obligation

d'Hommage & de Tribut.

Les Priviléges excessifs accordés aux Dominicains & aux Franciscains, dé-

plai-

pla

Vio

gn

Ca

noi

vir

tro

pul

Do

Fa

nir

ten

Cet

d'u

déc

& u

& 1

gra cip

lieu

elp

plai

nou

la c

Eve

nes .

Me

mên

ceffe

n' 071

plaisoient fort aux Evêques, dont ils violoient manifestement les Droits: ignorant la puissance attachée à leur Caractère, ou n'en aiant qu'une connoissance confuse, & n'ôlant s'en fervir, après une longue déliberation ils trouverent bon de faire appeller par cri public dans toutes les Ecoles, tous les Docteurs & les Bacheliers de chaque Faculté & tous les Etudians, pour venir dans la sale de l'Evêque de Paris entendre ce qu'on avoit à leur proposer. Cette Assemblée si extraordinaire d'un goût si nouveau, se tint le sixième décembre mille deux cent quatrevingt &un: il s'y trouva quatre Archevêques & vingt Evêques, tous les Docteurs, grand nombre d'Ecoliers, & les principaux des Religieux. Simon de Beaulieu, Archevêque de Bourges, fit un espéce de Sermon sur la Charité; il se plaignit qu'elle étoit altérée par les nouveaux Religieux, qui usurpoient la conduite du Troupeau confié aux Evêques: Nous avons fait prier les Moines, disoit ce Prélat en s'addressant anx Membres de l'Université, par le Roi lu: même & par d'autres Seigneurs, qu'ils cessassent de faire nos Fonctions; ce qu'ils n'ent point fait: ils continuent malgré nous de Tome I.

les

ue a-

éat le

s,

raant

nt:

un tu-

on-

Si-

LVV.

de

'u-

fa-

dit

nce

[ar-

on,

ion

aux dé-

olai-

de prêcher dans tous les Diocéses, & d'entendre les Confessions, disant qu'ils ont pour cet effet des Priviléges des Papes. C'est pourquoi nous venons à vous, aiant pouvoir par écrit de tous les Evêques du Roiaume pour nous plaindre de cette insolence des Freres; car, ajoutoit-il, vous serez ce que nous sommes, & je ne crois pas qu'il y ait aujourd'hui de Prélat entre nous qui n'ait été tiré de cette Université. Nous avons aussi prié ces Freres d'envoier leurs Priviléges au Saint Siége, pour étre expliqués plus clairement : ils l'ont re-

fusé.

Guillaume de Mâcon, Evêque d'Amiens, parla aussi, & soutint par les autorités du Droit, que ces Priviléges qu'on venoit de lire, n'avoient point dérogé au Concile de Latran, & qu'il n'étoit point permis aux Freres d'administrer la Penitence sans la permisfion spéciale des Evêques & sans le consentement des Curés. Les Religieux, présens à cette Assemblée, ne dirent pas un mot pour contredire les Prélats; mais le lendemain un Franciscain prêcha chez les Freres Prêcheurs: à la fin de son Sermon il parla à ses Auditeurs des oppositions des Prélats & de l'Université. Nous pourrions, dit-il, 10 fi no
vec
obten
el s
Pré
Rom
Fren
dont
pona
Pré
nos

nous nerio

pour

affu avo Pap mer que une

mer laqu neu dre Pap en-

ont

pes.

ant

du

2/0-

ous

rois

ntre

lité.

oier

· é-

10-

les

ges

int

u'il

ad-

nif-

le

ux,

ent

ré-

ain

à la ıdi-

de

-il,

si nous voulions, user de nos Priviléges avec plus d'étendue. Quand nous les avons obtenus, l'Evêque d'Amiens étoit présent & s'y opposoit de toute sa force. Tous les Prélats envoierent même encore en Cour de Rome & n'y gagnerent rien. Car nos Freres aiant exposé au Pape la manière dont ils usoient de leurs, Priviléges, il repondit qu'il en étoit content. A présent les Prélats veulent que nous renvoions encore nos Priviléges en Cour de Rome, comme pour les impétrer de nouveau, en quoi nous ferions une sottise, puisque nous donnerions occasion de les révoquer.

Ce Discours anima le zèle & la vivacité des Prélats: on s'assembla encore; on déclama contre ces Mandians. L'Evêque d'Amiens les accusa d'hypocrisie, de duplicité & d'injustice; il assura que les Agents en Cour de Rome avoient travaillé avec succès, & que le Pape avoit promis de révoquer entiérement ces Priviléges, ou de les expliquer plus clairement. En effet, vint une Bulle de Martin quatre au commencement de l'année suivante, par laquelle il confirmoit aux Freres Mineurs le pouvoir de prêcher & d'entendre les Confessions; Mais, disoit le Pape, nous voulons que ceux qui se con-Ee 2

fesseront à ces Freres, soient tenus de se confesser à leurs Curés au moins une sois l'année, suivant l'Ordonnance du Concile, & que les Freres eux-mêmes les y exhortent soigneusement & efficacement.

Ce Narré renferme des circonstances fi extraordinaires, qu'il paroîtroit presque incroiable. Des Evêques qui implorent le secours de l'Université pour maintenir leurs Droits usurpés! Ignoroient-ils donc ce qu'ils étoient? & s'ils avoient la foiblesse de ne pas se rendre justice à eux-mêmes, comme ils le devoient, que pouvoit faire l'Université? ne pouvoient-ils pas défendre à ces Moines de prêcher, de confesser? doutoient-ils que leurs Priviléges ne fussent abusifs, & que le Pape en les accordant, n'eût passé ses Droits & violé les leurs? leurs follicitations en Cour de Rome pour faire restraindre & expliquer ces Priviléges, étoient-elles autre chose qu'une reconnoissance du Droit qu'on avoit eu de les accorder? Mais ces Religieux étoient exempts de leur Jurisdiction: autre abus; pourquoi avoient-ils souffert qu'on leur ôtât une partie de leur Troupeau? du moins leurs peuples restoient sous leur dépendance, & ils pouvoient leur défendre

&

ils y

Tave

cop

Ch

gau

qua

ien

der

cor

COL

poi

ver

évi

cet

vê

ped

pa

dé

Pa

&

fan

Q

1

d'en-

d'entendre les Sermons de ces Religieux & de se confesser à eux. S'ils regardoient le Pape comme leur Souverain, ils pouvoient se plaindre à lui; mais s'ils savoient que quant au Caractère Episcopal & à la Jurisdiction que Jesus-Christ y a attachée, ils lui étoient égaux, ils devoient s'élever ouvertement contre ses Usurpations, que sa qualité de Chef ne pouvoit justifier: ne sentoient-ils pas que c'étoit les dégrader, les insulter, leur ôter même la

conduite de leur Troupeau?

fois

nci-

ex-

tan-

roit

qui

fité

és!

ent?

is fe

eils

Jni-

ndre

rfef-

éges

e en

ts &

en

re &

elles

e du

der?

ts de

our-

ôtât

oins

pen-

ndre

d'en-

Mais les Papes étoient en possession de faire ce qu'ils vouloient, les Têtes couronnées trembloient même sous le poids de leur autorité; leur résister ouvertement, c'étoit s'exposer au danger évident d'un Schisme. D'où venoit cette possession? de la foiblesse des Evêques, de leur peu de connoissance, & fi j'ôse le dire, de leur peu de respect pour leur Dignité. N'étoit-ce pas aux Evêques à instruire les Rois du dégré de puissance que donnoit aux Papes leur qualité de premier Evêque, & à leur marquer jusqu'où cette puissance pouvoit légitimement s'étendre? Qu'est-il arrivé? les Evêques, peu attentifs, ont laissé peu à peu obscur-

cir

cir ces idées; ces idées obscurcies ont produit le doute & l'incertitude sur la justice ou l'injustice des Prétentions; ce doute, cette incertitude, ont empêché la résistance; on a prosité de leur soiblesse; une Usurpation a servi de titre pour en faire une autre; & l'on ne s'est apperçu de l'Esclavage où l'on s'étoit laissé réduire, que lorsqu'on ne pouvoit en sortir que par les plus violents efforts, & que la prudence demandoit peut-être qu'on sacrissat sa Liberté à l'amour de la paix.

Ce n'est pas pourtant, que l'odieux du Schisme ne doive retomber tout entier sur celui qui a dépouillé les autres de leurs Droits légitimes, pour s'en revêtir lui-même & exercer sur eux un empire qui ne lui est point dû. qu'on appelle Schisme, **fuppole** de la Révolte: or, il n'y a point de Révolte à maintenir ses Droits, même contre les Prétentions de son Souverain; à plus forte raison n'y en a-t-il point à résister à celui qui n'est que le premier entre plusieurs égaux. Le Schisme, par rapport au Pape, seroit de cesser de le reconnoître pour le Chef du Corps Episcopal, non, de lui disputer & de lui faire perdre la Souveraineté qu'il

pré-

pro

VI

Di

niv Ev

de

[el]

tio

tac

fon

pre

affe

vea

là :

Dr

ou ils

en leu

lon

de :

Ré

leu

cef

me

qua

ble

prétend & qu'il s'est attribuée: il est vrai que sa qualité de Chef lui donne Droit de veiller au bien de l'Eglise universelle, & de suppléer à ce que les Evêques resuscroient ou négligeroient de faire; mais le bien de l'Eglise universelle demande-t-il que contre l'Institution primitive, il borne le pouvoir attaché à leur Caractère, qu'il se fasse des Sujets immédiats ailleurs que dans son District particulier, & que sous prétexte que leurs peuples ne sont pas assez instruits, il leur envoie de nouveaux Pasteurs indépendans? Est-ce là secourir, ou assujettir?

Quelque incontestable que fût le Droit des Evêques, ils n'ôserent alors, ou ne crurent pas devoir le soutenir : ils l'ont fait depuis, & se sont délivrés en partie du joug honteux qu'on leur avoit imposé. La Querelle a duré long-tems, elle s'est même renouvellée de nos jours: mais enfin, quoique les Réguliers se flattent encore d'avoir leurs prétendus Priviléges, ils ont cessé de s'en servir, au moins publique-

ment.

ont

tude

ten-

ıde,

ofi-

on a

re;

vage

orf-

r les

den-

ifiât

ieux

en-

itres

s'en

c un

Cc

pose

it de

ême

rain;

nt à

mier

me,

esser

du

er & qu'il

pré:

Le Pontificat de Martin ne dura que quatre ans; toujours il fut dans le trouble & dans l'agitation, par la grande Ee 4 part

gra

rec

Fr

po

V

part qu'il prit aux Affaires de Sicile. Charles méritoit qu'il se déclarât pour lui, à cause de la grande idée qu'il avoit de la puissance ecclésiastique: Tu n'as pas considéré, écrivoit ce Prince à son Rival, la force insurmontable de l'Eglise, qui doit commander à toutes les Nations; c'est elle que la Terre, la Mer & le Ciel adorent, & à laquelle tous ceux qui som

fous le foleil, doivent paier Tribut.

Une autre source d'embarras pour ce Pape, étoit la Régie des Décimes ec-Achastiques, dont le dernier Concile de Lion avoit ordonné la levée en faveur de la Terre Sainte. Chaque Prince vouloit s'en emparer, & presque tous vinrent à bout de le faire pour leurs besoins particuliers; quelques Evêques même s'étoient oppolés à cette levée, d'autres se l'étoient appropriée en tout ou en partie, quelques Princes, comme le Roi de Dannemarck, défendirent d'en transporter le provenu hors de leurs Roiaumes; pour le Roi d'Angleterre, il s'en empara de vive force: & le peu qui en resta, fut emploié à un tout autre usage qu'à secourir la Terre Sainte. Le Pape, qui avoit raison de s'en croire le maître puisqu'on avoit souffert qu'il les imposat, en donna la plus grangrande partie à Charles, pour l'aider à reconquerir la Sicile, & le Roi de France se servit de celles de ses Etats pour établir son Fils sur les Trônes

d'Arragon & de Valence.

e.

uŕ

de

as

j-

nii

15;

iel

ont

ce

de

de

u-

in-

ins

me

au-

ou e le

l'en

eurs

re,

peu

au-

nte.

**Fert** 

plus

ran-

C'est ainsi que les Evêques & les Souverains laissoient épuiser leurs Etats. & leur Clergé, par l'ignorance où ils étoient de leurs Droits, ou par leur foiblesse à les défendre. Je crois l'avoir déja dit, mais je ne puis trop le répeter, le Christianisme n'a pû ôter aux Souverains le Droit qu'ils ont fur les Biens de leurs Sujets, lorsqu'il s'agit de l'utilité & du besoin de leurs Etats: c'est à l'Eglise de Paris, non à l'Eglise de Rome, que les François ont donné, & chaque Evêque est l'Occonome naturel des Biens des Eglises de son Diocése, c'est lui qui doit veiller à leur confervation, à leur administration, & s'il convient pour l'honneur de la Religion & pour d'autres raisons particulières, que ces Biens ne soient pas compris dans les Taxes ordinaires, c'est à lui à régler de concert avec les Officiers du Prince, ce qu'ils doivent contribuer pour qu'ils portent leur juste part des fardeaux de l'Etat. C'est ce qui se pratique aujourd'hui en France. Eer

d'a

gen

CC

bi

Pode

ri

po

(e

G

ui d

re

Honoré troisième, qui succèda à Martin, poursuivit ses Entreprises avec autant de chaleur qu'il l'eût pu faire lui-même: il pressa vivement le Roide France de se mettre en possession des Roiaumes que le Saint Siège lui avoit donnés, & lui confirma de nouveau, malgré les plaintes de l'Empereur Rodolphe, les Décimes des Diocéses de Liège, de Metz, de Verdun & de Bâle.

L'Armée Françoise entra en Catalogne au mois de juin douze cent quatrevingt-cinq : quoiqu'elle fût presque toute composée de Croisés, c'est-à-dire, de gens qui avoient pris les Armes pour gagner les Indulgences, elle commit les plus affreux desordres; ils profanoient les Eglises, ils violoient même les Religieuses, ils emportoient les Va-ses sacrés, les Croix, les Images, les Livres & les ornemens d'Eglise, & se les vendoient l'un à l'autre. C'est ainfi, dit Fleuri \*, qu'ils se conduisirent pendant toute la Campagne; prétendant toutefois gagner l'Indulgence de la Croisade: pour laquelle ils avoient une telle dévotion, que ceux qui ne pou-

<sup>\*</sup> Tom. 18. p. 374.

pouvoient tirer des Flêches ou emploier d'autres Armes, prenoient des pierres, & disoient , Je jette cette pierre contre Pierre d' Arragon, pour gagner l'Indul-

gence.

vec

ire

de des

oit

u,

0-

de

Bâ-

lo-

re-

ue

e,

ur

nit

a-

ne a-

les

&

eft

nt

n-

de

nt

ne

u-

Cette Guerre fut malheureuse, & cette prétendue Donation des Papes coûta à la France une Armée nombreuse & son Roi, qui mourut à Perpignan le vingt-trois de septembre, de la même maladie qui avoit fait périr la plus grande partie de ses Trou-

pes.

Le Roi d'Arragon n'éprouvoit pas seul les hauteurs de la Cour de Rome. Guillaume, Marquis de Monferrat, dans une Guerre qu'il eut contre l'Evêque de Tortone, prit ce Prélat & sa ville Episcopale: les Parens de cet Evêque refusant de rendre un certain Château, le Marquis crut devoir leur envoier son prisonnier, pour qu'il les déterminat à le ceder; au retour ce Prélat fut tué avec quelques autres, sans que ceux qui le gardoient s'en apperçussent, à cause d'un brouillard fort épais. Le Marquis protesta en vain qu'il n'avoit point de part à ce meurtre, il fut excommunié, & reçut ordre de comparoître en personne devant le Pape. On recut recut pourtant ses excuses: mais voici l'Arrêt qu'on prononça contre lui, même en supposant qu'il se seroit purgé du meurtre dont on l'avoit acculé. Il ira publiquement nuds pieds, en chemife & la tête nue, depuis le lieu où l'Evêque a été pris, jusqu'à l'Eglise de Tortone; & dans les Villes de Verceil, d'Ivrée & Albe, depuis la porte jusqu'à l'Eglise Cathédrale. Il sera privé, lui & toute sa Postérité, de tout Droit de Patronage, Fief ou Bail emphythéotique qu'il tient de l'Eglise de Tortone; & sa Postérité, jusqu'à la quatrième Géneration, sera incapable de posseder aucun Benefice dans la même Eglise. Il fera le Voiage d'Outre-mer, ou le Pélérinage à saint Jacques de Compostelle, quand on le lui ordonnera. La Sentence ajoutoit, qu'on ne prétendoit point par cette Indulgence ôter aux Princes séculiers la faculté de le poursuivre comme sacrilége.

Quelle Indulgence! que pouvoit-on faire de plus s'il eût été convaincu du crime qu'il désavouoit, & que vraifemblablement il n'avoit pas commis? Ce Seigneur pourtant étoit Prince souverain: il avoit épousé une Fille d'Alphonse l'Astrologue, Roi de Castille; & l'Empereur Andronic s'allia dans sa Maison, & ne se sit point de déshon-

neur

CO

da

m

ci

eu

fi

q

n

neur de l'avoir pour Beau-pere.

ici

ê-

gé lé.

ife

ue

8

e,

le.

de

ril

de

a-

Te-

le.

é-

nd

t,

n-

a-

e.

n

lu

i-

?

1-

fa

1-

ur

Les Vénitiens refuserent d'armer en faveur du Roi Charles, ou plûtôt de consentir que leurs Sujets s'enrolassent dans fes Armées'; ils renouvellerent même à cette occasion une Loi ancienne, qui défendoit à aucun d'entre eux de porter les Armes sans la permission du Doge, du grand & du petit Conseil. Leur Ville fut frappée de l'Interdit : pour en être délivres, il fallut qu'ils protestassent que ce renouvellement de l'ancien Statut n'avoit point été fait au mépris de l'Eglise Romaine, ni en faveur de ses Ennemis, & qu'ils cessassent de poursuivre ceux de leurs Citoiens qui avoient désobéi à leur Ordonnance. Les plus puissants Princes de l'Europe plioient alors sous l'autorité pontificale, & se faisoient les exécuteurs de leurs Decrets, comment une République lui auroit-elle résisté?

Philippe le Bel succéda à Philippe le Hardi son Pere, au gouvernement du Roiaume de France. Ce Regne sur sameux par les grands Démêlés de ce Prince avec un Pape, & par l'étroite liaison qu'il eut avec son Successeur. Ce Pape avec qui la France eut de si grands Démêlés, sur Bonisace hui-

tième,

tième, qui fut élu en la place de Célestin, Fondateur de l'Ordre Religieux qui porte encore aujourd'hui fon nom. Boniface étoit un homme de beaucoup d'esprit, fort savant pour ces tems-là, d'une grande habileté dans les Affaires, dont il avoit donné des preuves certaines en terminant heureusement les Négociations importantes & difficiles dontses Prédécesseurs l'avoient chargé: mais il étoit naturellement haut & fier; qualités, qui dans un homme persuadé que comme Pape il avoit un Pouvoir sans bornes, auquel même les Têtes couronnées devoient céder, ne pouvoient manquer de le conduire à d'étranges extrémités. Philippe de son côté étoit jeune, d'un naturel peu scrupuleux, encore moins endurant, plus puissant que pas un de ses Prédécesseurs, & qui avoit un Conseil de gens hardis & impétueux : d'ailleurs, les Souverains en général étoient fatigués de voir faire aux Papes en toutes rencontres des actes de Souveraineté temporelle, de les voir se rendre maîtres absolus des Priviléges, des Dispenses & de toute la Discipline, & même de la plûpart des Benefices, auxquels ils nommoient sous différens Etats, remplif-

plid ne tur occ re fer

> Ch Co Sy &

ou

ou ne dé to

> mi da ég D

> > ra fo m fu N

> > m la re

1:

it.

r

n

u

plissant ainsi leurs Etats d'Etrangers, qui ne pouvoient manquer d'être leurs créatures & de prendre leur Parti dans les occasions qui se présentoient. La Guerre sainte fut l'occasion qui commit ensemble ces deux Puissances; les Turcs ou Sarazins venoient d'enlever aux Chrétiens le peu qui leur restoit de leurs Conquêtes dans la Palestine & dans la Syrie: Boniface en parut fort touché, & soit qu'il fût animé d'un vrai zèle, ou qu'il crût qu'il étoit de sa gloire de ne pas abandonner le dessein de ses Prédécesseurs, il résolut de se servir de toute l'autorité qu'il croioit avoir en main pour l'exécuter promptement; dans cette vûe il entreprit deux choses également difficiles, savoir de terminer Différends qui étoient entre les Souverains, & de retirer de leurs mains les fommes d'argent provenant des Décimes qu'on avoit levées pendant six ans sur tout le Clergé. Son Prédécesseur Nicolas quatriéme, avoit déja bien avancé les choses, & s'étoit donné des mouvemens infinis; mais sa mort & la longue vacance du Saint Siège, rendirent inutile tout ce qu'il avoit fait.

Boniface, selon son génie ardent,

crut qu'il n'avoit qu'à parler pour être obéi, & que s'il venoit à bout de réduire le Roi de France à ce qu'il sous haitoit, les autres se soumettroient sans peine, il lui envoia un Légat, qui sans ménagement lui ordonna sous peine d'Excommunication, de faire la Paix ou une longue Treve avec le Roi d'Angleterre: ce Monarque, piqué, repondit qu'il ne prenoit la Loi de personne pour le gouvernement de son Roiaume, que le Pape avoit tout au plus Droit d'exhorter en ces sortes d'Affaires, non de commander. Ce commencement de mésintelligence fut augmenté par l'Erection que Boniface fit, de son propre mouvement, de l'Abbaie de Saint Antonin en Evêché, & de la protection qu'il promit au Comte de Flandres, dont Philippe retenoit la Fille.

Au même tems ce Pape publia une Constitution, qui défendoit aux Ecelésiastiques de paier aux Princes ni Contributions ni Décimes : L' Antiquité, disoit ce Pontise, nous a appris l'inimitié des Laiques contre les Clercs, & l'expérience du tems présent nous la déclare manifestement, puisque sans considerer qu'ils n'ont aucune puif-Sance sur les Personnes ni sur les Biens ecclésiastiques, ils chargent d'Impositions les

Pré.

Pré lier leur fligt jesté à ce ordo ques ou Rea 011 0 छ 8

> jet, tion Sai ge.

> > COL en on des foic l'in

> > hau que fou

mo

tre

63

u-

ms

ins

ne

lik

n-

dit

ur

ue

X-

on

nt

par

0.

nt

es,

AC

lé-

ri-

EE

1165

MIS

if-

11/-

les

16.

Prélats & le Clergé, tant séculier que régulier: & ce que nous rapportons avec douleur, quelques Prélats & autres Ecclésiaftiques craignant plus d'offenser la Majesté temporelle que l'éternelle, acquiescent à ces Abus. Voulant donc y obvier, nous ordonnons que tous Prélats ou Ecclésiastiques qui paieront aux Laiques la Décime ou quelqu'autre partie que ce soit de leurs Revenus à titre d'Aide, de Subvention, ou autre, sans l'autorité du Saint Siége, & les Rois, les Princes, les Magistrats & tous les autres qui les imposeront ou qui leur donneront aide ou conseil pour ce sujet, encoureront dès - lors l'Excommunication, dont l'absolution sera réservée au Saint Siége, nonobstant tout Privilé-

Cet aveu de l'inimitié des Laïques contre les Clercs, auroit dû engager à en découvrir la source & à y remédier: onsuroit trouvé que c'étoient leurs grandes Richesses & l'abus qu'ils en faissoient, leur esprit de domination, l'indépendance qu'ils affectoient, & la hauteur, la tyrannie même, avec laquelle ils exerçoient leurs Fonctions & soutenoient leurs prétendus Droits. Le moïen que prenoit Boniface pour parer à cette haine, n'étoit propre qu'à Tome I.

l'augmenter: Fleuri remarque, que pendant les cinq ou six premiers Siécles du Christianisme, le Clergé s'attiroit le respect & l'affection de tout le monde, par sa conduite charitable & desintéressée; j'ajoute, que généralement parlant la haine publique est sondée, & qu'il est bien rare qu'elle ait la Vertu pour objet.

Philippe le Bel, par représailles publia deux Ordonnances: la première désendoit le transport d'or & d'argent hors de son Roiaume, de quelque manière que ce pût être; la désense s'étendoit aux Armes, Vivres, Chevaux & munitions de Guerre: la seconde désendoit aux Etrangers de demeurer en France & d'y faire aucun Commer-

ce

Boniface repliqua par une longue Bulle, datée du vingt-unième de Septembre, c'est-à-dire un mois après la publication des Ordonnances dont on vient de parler. Il relevoit fort la Liberté de l'Eglise, Epouse de Jesus-Christ, à laquelle, disoit-il, il a donné le pouvoir de commander à tous les Fidèles & à chacun d'eux en particulier: il s'oublioit jusqu'à dire, que si l'intention de ceux qui avoient porté la Défense

fenf de l' lats étoi inse Roi vez auri pou que d'ac mer Ro néc le f reg Sou gle ien est en que rie COL

que

yr

la

Co

on

uc

les

oit

n-

in-

ent

e,

rtu

ou-

ère

ent

na-

'é-

ux

nde

rer

er-

gue

ep-

13

on

Li-

us-

nné

Fi-

er:

en-

)é-

ensc

fense du transport d'argent, avoit été de l'étendre à lui, à ses Freres les Prélats & aux autres Ecclésiastiques, elle étoit non seulement imprudente, mais insensée; puisque vous, disoit-il au Roi, ni les autres Princes féculiers n'avez aucune puissance sur nous, & vous encouru l'Excommunication auriez pour avoir violé la Liberté ecclésiastique. Il déclare pourtant par une espéce d'adoucissement, qu'il n'a pas absolument défendu au Clergé de donner au Roi quelque secours d'argent pour les nécessités de l'Etat; mais seulement de le faire sans sa permission. Pour ce qui regarde vos Démêlés avec les autres Souverains, ajoute-t-il, le Roi d'Angleterre & le Roi des Romains ne refusent pas de subir mon Jugement, & il est hors de doute que le Jugement nous en appartient, puisqu'ils prétendent que vous pechez contre eux.

On repondit à cette Bulle, aussi sérieusement que si les Maximes qu'elle contenoit eussent été appuiées sur quelque sondement solide, & qui pis est, on y repondit d'une manière qui supposoit la justice de quelques Prétentions de la Cour de Rome. De tout tems, disoiton, le Roi de France a pu faire des Or-

Ff2

don-

donnances pour se précautionner contre les attaques de ses Ennemis. C'est pour ce sujet que le Roi qui est à present, a défendu la traite des Armes, des Chevaux, de l'Argent: mais il a ajouté, sans sa permission; afin que quand il sauroit que ces choses appartiendroient à des Clercs, il la permît en connoissance de cau-

se.

L'Eglise, Epouse de Jesus-Christ, n'est pas seulement composée du Clergé, mais encore des Laïques: il l'a délivrée de la servitude du peché & du joug de l'ancienne Loi, & a voulu que tous ceux qui la composent, tant Clercs que Laïques, joüissent de cette liberté; ce n'est pas pour les seuls Ecclésiastiques qu'il est mort, ni à eux seuls qu'il a promis la grace en cette vie & la gloire en l'autre. Le Clergé ne peut donc s'approprier que par Abus, la liberté que Jesus-Christ nous a acquise.

Mais il y a des Libertés particulières, accordées aux Ministres de l'Eglise par les Papes, à la priere, ou du moins par la permission des Princes séculiers; & ces Libertés ne peuvent ôter aux Princes ce qui est nécessaire pour le gouvernement & la défense de leurs Etats. Les Ecclésiastiques sont Membres de l'Etat comme les autres, & par conséquent obligés de contribuer à sa

con-

posés leur Bou en b

conse

de

Par bon nou.

font

trê ce la por ies

tan de Go

toi tio fes tèi

me Bo

joi

conservation, d'autant plus, qu'en cas de Guerre leurs Biens sont les plus ex-

posés.

les

ce

déd

ux;

Sa

que

cs,

au-

'eft

ais

la

en-

la

uif-

les

eux

ि

onc

que

es y

les

ces

qui

la

ues

Il est contre le Droit naturel, de leur désendre cette Contribution, tandis qu'on leur permet de donner à des Amis ou à des Bousons, & de faire des dépenses superslues en habits, en montures, en festins & autres vanités séculières, au préjudice des Pauvres. Nous craignons Dieu, & nous honnorons les Ministres de l'Eglise: mais nous ne craignons point les menaces dérai-

sonnables des hommes.

Une autre démarche avoit encore extrêmement chagriné la Cour de France: le Pape s'étoit raccommodé avec la Maison d'Arragon, il avoit reconnu pour Roi légitime le Fils de celui que ses Prédécesseurs avoient déposé avec tant de fracas, il l'avoit fait Désenseur de l'Eglise Romaine sous le titre de Gonfalonier, & c'étoit sur lui qu'il comptoit particuliérement pour l'Expédition de la Terre Sainte & pour soumettre ses Ennemis particuliers; car du caractère dont il étoit, il s'en attiroit tous les jours de nouveaux.

On se raccommoda pourtant, du moins on suspendit ses ressentimens. Boniface expliqua sa Bulle Laicis Cleri-

Ff 3

605

s,

071-

cos, & déclara qu'il n'entendoit point empêcher les Contributions volontaires qui se feroient sans exaction; il ajouta, qu'elles se pourroient lever dans les besoins de l'Etat sans permission du Pape, & que même dans les nécessités urgentes on y pourroit contraindre par l'autorité Apostolique. Philippe de son côté révoquala Défense du transport de l'argent, & alla jusqu'à consentir que le Pape fût Arbitre de ses Différends avec le Comte de Flandres. Boniface donna une Sentence arbitrale, qui ordonnoit que la Fille du Comte lui seroit rendue & ses Villes restituées, & comme s'il eût été Juge souverain, il la fit prononcer publiquement dans son Confistoire. Philippe en fut choqué au dernier point; la Division recommença: elle dégénera en haine personnelle, qui fut poussée de part & d'autre à des extrémités dont des hommes en place ne devroient jamais être capables.

Bernard de Saisset, premier Evêque de Pamiers, sut envoié à Philippe, pour l'exhorter à mettre ensin en liberté la Fille du Comte de Flandres & à se préparer au Voïage de la Terre Sainte: ce Prélat s'acquitta de sa commis-

fion

tem

per

Co

80

Vil

vel

cha

Vi

Ro

me

gr

fo

Vi

R

C

li

oint

ires

ta,

be-

pe,

en-

aufon

de

que

nds

or-

fe-

&

la

ué

m-

n-

ıll-

m-

tre

ue

e,

er-

nif-

n

sion en termes peu mesurés. Au même tems il sut accusé comme aiant voulu persuader au Comte de Foix & au Comte de Comminge de se révolter, & de soustraire à l'obéissance du Roi la Ville & la Comté de Thoulouse, nouvellement réunies à la couronne; on le chargeoit encore d'avoir dit, que la Ville de Pamiers n'étoit point du Roiaume, qu'il ne tenoit rien du Roi, que ce Prince n'étoit pas légitime, que c'étoit un faux Monnoïeur, en un mot qu'il étoit indigne de regner.

Ces Faits furent prouvés par une Information juridique, qui commença le vingt-quatrième de mai treize cent & un. Sur quoi, de l'avis des Grands de son Roiaume, de plusieurs Docteurs, Clercs & Laïques, le Roi sit arrêter cet Evêque & le mit à la garde de l'Archevêque de Narbonne, son Métropolitain, asin qu'il lui sît son Procès jusqu'à la dégradation, & qu'on pût ensuite le punir selon qu'il l'avoit mérité.

Quelque modérée, quelque légitime que fût cette Procedure, le Pape ne l'apprit qu'avec un grand ressentiment: il le témoigna par des Ecrits violents.

Ff4 Sui-

Suivant le Droit divin & humain, c'est le commencement d'une de ses Lettres, les Prélats & les Personnes ecclésiastiques, sur lesquelles les Laïques n'ont aucun pouvoir, doivent joüir d'une grande liberté. Nous vous enjoignons de laisser venir en notre présence l'Evêque que vous avez fait arrêter; car vous devez savoir, que vous avez encouru la peine Canonique pour avoir témerairement mis la main sur cet

Evêque.

Dans une autre Lettre datée du même jour, cinquième decembre mille treize cent & un, il parloitainfi à ce Prince. Dieu nous a établis sur les Rois & les Roiaumes, pour arracher, détruire, perdre, dissiper, édifter & planter en son nom & par sa Doctrine. Ne vous laissez donc pas persuader que vous n'aiez point de Supérieur & que vous ne soiez pas soumis au Chef de la Hiérarchie ecclésiastique: qui pense ainsi, est un insensé, & qui le foutient opiniatrément, est un Infidèle, séparé du Troupeau du bon Pasteur. Or, l'affection que nous vous portons, ne nous permet pas de dissimuler que vous opprimez vos Sujets ecclésiastiques & séculiers, la Noblesse, les Communautés & le peuple; de quoi nous vous avons souvent averti, sans que vous en aiez profité.

Après

ajor

bles

te c

vec

par

not

ou de

6

th

en

ci

le

le

le

P

fe

le

s,

es,

ou-

té.

en

ait

que

ur

cet

du lle

n-

on

ez

de

nis

9:

le E-

r,

us

la

ès

Après le détail de ces oppressions, il ajoutoit. Pour ne pas nous rendre coupables devant Dieu qui nous demandera compte de votre Ame, voulant pourvoir à votre Salut & à la réputation d'un Roiaume qui nous est si cher, après en avoir déliberé avec nos Freres les Cardinaux, nous avons par d'autres Lettres appellé par devant nous les Archevêques, les Evêques, sacrés on élus, les Abbés de Cîteaux, de Clugni, de Prémontré, de Saint Denis en France & de Marmoutier, les Chapitres des Cathédrales de votre Roiaume, les Dosteurs en Théologie, en Droit canon & en Droit civil, & quelques autres Ecclésiastiques, leur ordonnant de se présenter devant nous le premier jour de novembre prochain, pour les consulter sur tout ce que dessus, comme personnes qui loin de vous être suspectes, sont affectionnées au bien de votre Roiaume, dont nous traiterons avec cux. Vous pourrez, si vous croiez y avoir intérét, vous y trouver par vous-même, ou par des Envoyés fidèles & bien instruits de vos intentions. Autrement nous ne laisserons pas de proceder en votre absence, ainsi que nous le jugerons à propos.

Le Roi fit bruler cette Lettre ou Bulle, & fit publier cette Exécution à fon de Trompe dans tout Paris: il in-

Ffs

diqua

diqua une Assemblée ou Parlement. Elle se tint le dix d'avril treize cent deux. On y exposa les Prétentions du Pape Boniface & l'abus qu'il faisoit de sa puissance: C'est pourquoi, dit ce Prince, je vous commande comme votre Maître. & vous prie comme votre Ami, de me donner vos conseils & votre secours pour la conservation de notre ancienne Liberté. Au reste, ajouta-t-il; je vous déclare, que pour cet intérêt genéral, je suis prêt d'exposer tous mes Biens, ma personne même & mes Enfans, s'il étoit besoin, & je vous demande une reponse précise & décifive. Tous repondirent conformement à ses desirs & à leur devoir: les Ecclésiastiques même, quoiqu'embarrassés par l'obéissance qu'ils croioient devoir au Pape, entrerent dans les sentimens de la Nation, & promirent d'assister le Roi de leurs conseils & de secours convenables pour la conservation de sa personne, des siens, & de sa Dignité, de la Liberté & des Droits du Roiaume, y étant la plûpart obligés par leur serment à raison de leurs Fiess, & par la fidélité qu'ils devoient au Roi en qualité de ses Sujets.

L'absence des Prélats François n'empêcha pas Boniface de tenir le Con-

cile

ci

nd

de

p

Sa

q

90

1

S

d

d

à

1

2

u

e

.

,

e

au

le

-

ie

i-

t -

és

is

2

ı-

la

1-

1-

ne cile qu'il avoit indiqué à Rome l'année précédente. Il y fit beaucoup de bruit, & éclata en menaces contre Philippe le Bel; mais il se contenta de publier la fameuse Constitution Unam sanctam. Elle portoit en substance, que l'Eglise est un seul Corps qui n'a qu'un Chef, & non pas deux comme un Monstre. Ce seul est Jesus-Christ, & Saint Pierre son Vicaire, & le Successeur de Saint Pierre. Soit donc les Grecs, soit d'autres qui disent qu'ils ne sont pas soumis à ce Successeur, il faut qu'ils avouent qu'ils ne sont pas des Ouailles de Jesus-Christ, puisqu'il a dit lui-même qu'il n'y a qu'un Troupeau & qu'un Pasteur. Nous apprenons, que dans cette Eglise & sous sa puis-sance sont deux Glaives, le spirituel & le temporel; mais l'un doit être emploié par l'Eglise & par la main du Pontise, l'autre par l'Église & par la main des Rois & des Guerriers, suivant l'ordre ou la permission du Pontife. Or il faut qu'un Glaive soit soumis à l'autre, c'est-à-dire, la Puissance temporelle à la spirituelle, autrement elles ne servient point ordonnées, & elles doivent l'être. Suivant le témoignage de la vérité, la Puissance spirituelle doit instituer & juger la temporelle. Donc, si la Puissance terrestre s'égare, elle le sera jugée par la spirituelle; si c'est une moindre Puissance spirituelle qui manque, elle sera jugée par la supérieure: mais c'est Dieu seul qui juge la souveraine Puissance spirituelle. Ensin nous déclarons, qu'il est de nécessité de Salut, que toute Créature humaine soit soumise aux Pa-

pes.

Le même jour dix-huit novembre, on publia une autre Bulle, qui portoit Excommunication générale contre tous ceux qui prennent, dépouillent ou retiennent ceux qui vont au Saint Siége ou en reviennent, ou qui les empêchent d'y venir librement. Cette Censure s'étendoit sur toutes personnes, de quelque Dignité qu'elles fussent, même les Rois & les Empereurs. Il étoit visible dans les circonstances, cette Bulle regardoit principalement Philippe le Bel, à cause de la défense qu'il avoit faite aux Prélats de son Roiaume, d'en sortir pour obéir au Pape qui les avoit appellés à Rome.

Cette Querelle embarrassoit sort les deux Parties: sans doute qu'elles se repentoient également de s'y être engagées. Philippe avoit quantité d'Ennemis, qui eussent volontiers profité de sa mésintelligence: quoiqu'il eût de

gran-

no

di

qı

te

V

grandes qualités, ses peuples n'étoient guères contens, parce qu'outre les Impôts dont ils étoient plus chargés qu'ils ne l'avoient encore été, on avoit fait du changement, ou plûtôt causé de l'altération aux Monnoies, auxquelles jusqu'alors on n'avoit point touché; ainfi, si le Pape s'y fût pris avec moins de hauteur, ils n'eussent pas été fâchés de le voir entreprendre de remédier à ces desordres. Pour s'assurer, il assembla de nouveau les Notables de son Roiaume, qui se déclarerent en sa faveur, & tira des principales Villes & Communautés des assurances de leur fidélité.

1-

IS

e

e

1

Il en étoit à peu près de même de Boniface; il avoit contre lui un puiffant Parti en Italie; il prit aussi ses mesures pour se soutenir, & peut-être pour faire exécuter les Sentences qu'il méditoit de prononcer contre son Ennemi personnel; déja il s'étoit attaché la Maison d'Arragon; il se déclara pour l'Archiduc Albert, qu'il avoit constamment resusé de reconnoître pour Roi des Romains, & qu'il avoit fait déclarer, par les trois Electeurs ecclésiastiques, criminel de Léze-Majesté, pour avoir pris les Armes contre Adolphe

Lil

non No

(en

20

da

ď

fo

il

2]

21

F

phe après lui avoir fait hommage. Ce Prince oublia ces violents procedés, se détacha sans peine de l'Alliance qu'il avoit faite avec Philippe, & dans ses Lettres de soumission au Pape, il promit de désendre les Droits du Saint Siège contre tous ses Ennemis, Rois même ou Empereurs, de ne faire avec eux aucune Alliance, au contraire de leur faire la Guerre, si le Pape l'ordonnoit.

La persuasion où étoit ce Pape qu'il avoit tout Pouvoir, & qu'il étoit éta-bli de Dieu sur les Rois & les Roiaumes souverain Chef de la Hiérarchie dans l'Eglise militante, & tenant le premier rang fur tous les Mortels, cette persuasion lui inspiroit la même fermeté, ou si l'on veut, la même audace contre tous les Souverains. Rien n'est plus étonnant que la hauteur dont il usa envers un Roi de Dannemarc: ce Prince sur de violents soupçons que l'Archevêque de Lunden étoit entré dans une Conspiration par laquelle le Roi son Pere avoit perdu la vie, le fit arrêter & enfermer dans une Tour. Le Pape lui écrivit en ces termes: Vous avez notablement offensé la Majesté divine, méprisé le Saint Siège & blessé la LiLiberté ecclésiastique. Nous vous ordonnons de mettre en liberté l'Archevêque. Nous voulons aussi que vous nous envoiez au plûtôt des Ambassadeurs, qui puissent nous instruire pleinement de l'état de votre Roiaume, afin que nous puissions travailler efficacement à y rétablir la paix. L'Archevêque prisonnier se sauva & se rendit à Rome. On examina sa Cause; Boniface excommunia le Roi, le condamna à quarante-neuf mille Marcs d'argent envers l'Archevêque, & mit son Roiaume en Interdit: il fit plus; il envoia un Légat sur les lieux pour exécuter cette Sentence. Celui-ci, après avoir publié l'Interdit, fignifia au Roi la Sentence, le menaçant, s'il n'y satisfaisoit, de lui faire perdre sa couronne & de la donner à un autre. Est-il étonnant après cela, qu'on ait saisi avidement l'occasion de secouer un joug si dur & si intolérable?

t

e

e

C

t

C

-

Les Hongrois, après la mort d'André le Vénitien, ne voulurent point recevoir de Roi de la main du Pape, ils se donnerent à Venceslas, Roi de Boheme, qui leur envoia son Fils, nommé aussi Venceslas: il sut sacré à Albe-Roiale, sous le nom de Ladislas. Boniface à cette Nouvelle écrivit des Let-

tres foudroiantes. Nous avons appris, dit-il à son Légat, que l'Archevêque de Colocza est venu à ce point d'audace, ou plûtôt de folie, de couronner Roi de Hongrie Vencestas; Fils du Roi de Boheme, sans attendre votre arrivée, sans considerer que Vencessas n'a aucun Droit sur ce Roiaume, & qu'au moins dans le doute il devoit nous consulter, ou vous qui nous représentiez. Il écrivit aussi à Vencessas: Si vous ou votre Fils avez quelque Droit sur la Hongrie ou sur d'autres Provinces, & que vous les poursuiviez devant nous, nous sommes disposés à vous les conserver en leur entier. Ce Prince, dans sa reponse soutint que son Fils avoit été légitimement élu; & prioit le Pape de lui être favorable. On lui repliqua: Le Trône Apostolique est établi de Dieu sur les Rois & les Roiaumes, pour rendre à chacun ce qui lui appartient. Or, Marie, Reine de Sicile, soutient que le Roiaume de Hongrie appartient à elle & à Charles, son petit-Fils; c'est pourquoi nous ne pouvons vous accorder votre demande sans kui porter préjudice: mais pour rendre Justice à tout le monde, nous nous proposons de faire citer devant nous, vous, cette Reine & son petit-Fils, & tous les autres qui croient y avoir intérêt.

Ven-

g

ét

Sp

di

le

au

ď

20

COT

tin

ré

&

tu

&

qu

ba

àp

pe

VO

pai

gn

Fr

ma

Vencessas dans sa Lettre avoit joint le titre de Roi de Pologne à celui de Roi de Boheme: Boniface lui en sit de grands reproches; Nous vous désendons étroitement, ajouta-t-il, sous les peines spirituelles & temporelles, que nous vondrons vous imposer, de prendre davantage le nom de Roi de Pologne, ou d'en faire aucune sonction. Mais nous vous offrons d'examiner les Droits que vous pouvez avoir sur cette couronne, & de vous les conserver, si vous prouvez qu'ils sont légitimes.

u

2-

rs

ue,

us

Z.

ou

nus

er.

1;

le.

est

uip-

le,

ar-

s;

di-

le

iter

Son

nt y

en-

Ne diroit-on pas, à entendre parler ce Pontife, que ses Prétentions étoient réelles, & qu'elles étoient clairement & expressément marquées dans l'Ecriture sainte? On les respectoit pourtant; & on y étoit tellement accoûtumé, que Philippe le Bel pour se tirer d'embarras crût n'avoir point d'autre parti à prendre, que de méconnoître ce Pape & de supposer que son Election n'avoit pas été légitime, ou que depuis par ses crimes, il s'en étoit rendu indigne.

Boniface avoit chargé son Légat en France d'absoudre le Roi Philippe, mais à condition qu'il se reconnoîtroit

Tome I. Gg ex-

"ENG

excommunié; qu'il révoqueroit la défense qu'il avoit fuite aux Evêques & autres Ecclésiastiques d'aller à Rome; qu'il avoueroit que le Pape avoit la principale autoritéde conferer les Benefices, & que la collation des Laiques n'y donnoit aucun Droit sans le consentement du Saint Siége, qu'il reconnoîtroit que le Pape pouvoit envoier librement des Légats & des Nonces fans la demande ni le consentement de personne, que l'administration des Biens ecclésiastiques n'appartenoit à aucun Laïque, & que le Pape en avoit la souveraine dispensation; qu'il se justifie roit en particulier d'avoir fait bruler nne Bulle du Pape; qu'il cofferoit d'abuier de la garde des Cathédrales vacantes qu'il laisseroit aux Prélats le libre utage du glaive spirituel; qu'il réformeroit les changemens qu'il avoit faits aux Monnoiesai enfin qu'il ne prétendroit aucun Droit; pas même de ressort, fur la Ville de Lyon. A res conditions étoit jointe une menace, que si dans un certain tems le Roi ne se soumettoit, on procéderoit contre lui spirituellement & temporellement, comme on le jugeroit à propos.

avec culat tre A Pi Pape

CC

au

fre

D

au

s'e

do

Mi

exc que

Ro &

Prê

divi

Affe

Gui

une

Siég maux Se

mani Tr 6-

es

n-

n-

li-

ns

1

113

un

u-

100

11-

2-

Va-

le

ré-

oit

re-

de

CCS

ce,

nc

itre

nt,

hi-

Philippe refusa absolument de se reconnoître excommunié, & repondit du reste avec beaucoup de modération aux reproches qu'on lui faisoit, il offroit même de croire le Conseil des Ducs de Bretagne & de Bourgogne, auxquels le Pape avoit aussi offert de s'en rapporter. Cette modération n'adoucit point Boniface; il ordonna à son Ministre de déclarer au Roi qu'il étoit excommunié, que le Saint Siège révoquoit tous les Priviléges accordés aux Rois ses Prédécesseurs & à lui-même, & de défendre à tous les Evêques & Prêtres de célebrer en sa présence les divins Mystères. Ce Prince tint une Assemblée à Paris le douze de mars : Guillaume de Nogaret présenta au Roi une Requête, sans doute de concert avec ce Prince; elle contenoit une acculation contre le Pape, réduite à quatre Articles.

Premiérement. Qu'il n'étoit point Pape, qu'il occupoit injustement le Siège, & qu'il y étoit entré par de mauvaises voies.

Secondement. Qu'il étoit Héretique manifeste.

Troisiémement. Qu'il étoit Simo-Gg 2 nianiaque, jusqu'à avoir dit publiquement qu'il ne pouvoit commettre de Simonie.

Quatriémement enfin. Qu'il étoit chargé d'une infinité de crimes énormes, où il étoit tellement endurci, qu'il étoit incorrigible & ne pouvoit plus être toléré sans le renversement de

l'Eglise.

C'est pourquoi, concluoit l'Accusateur, je demande avec toute l'instance posfible, & je vous supplie, Sire, & vous Prélats , Docteurs & autres Affistans , que vous excitiez les Princes & les Prélats, principalement les Cardinaux, à convoquer un Concile général, où après la condamnation de ce Malheureux, les Cardinaux pourvoient l'Eglise d'un Pasteur; & j'offre de poursuivre mon accusation devant ce Concile. Cependant, comme cet homme n'a point de Supérieur pour le déclarer suspens, je demande qu'il soit mis en prison, & que vous, avec les Cardinaux, établissiez un Vicaire de l'Eglise Romaine, pour ôter toute occasion de Schisme, jusqu'à ce qu'il y ait un Pape.

Cette accusation fut dans la suite plus détaillée, & soutenue véritable

2

9

1

icde oit orci, oit de usapofvous ins, , à ès la Carcur; n dee cet e dét mis ardi-Eglife on de n Pa-

fuite ritable avec avec serment par le Comte d'Evreux. Frere du Roi, Gui, Comte de saint Pol, & Guillaume du Plessis. Boniface, ainsi s'exprimoit la nouvelle Accusation. ne croit point l'immortalité de l'Ame; il ne croit point que le Corps de Jesus-Christ soit dans l'Hostie consacrée; le bruit commun est, qu'il dit que la Fornication n'est pas un peché; il a souvent dit que pour abbaisser le Roi & les François, il se précipiteroit, & tout le monde & toute l'Eglise; il est Sorcier, & consulte les Dévins; il a prêché publiquement, que le Pape ne peut commettre de Simonie; il a fait frapper en sa présence plusieurs Clercs qui en sont morts; aiant fait mettre en prison un Gentilhomme, il défendit qu'on lui administrât le Sacrement de Penitence; il a contraint quelques Prêtres à lui reveler des Confessions; il n'observe ni les Jeunes ni les Abstinences de l'Eglise; il déprime les Moines & les Ordres des Freres Mineurs & des Prêcheurs, dont il a souvent dit. qu'ils perdoient le monde, que c'étoient des hypocrites; 'il a voulu empêcher la Paix entre la France & l'Angleterre; il a confirme le Roi d'Allemagne Albert, & déclaré publiquement qu'il le faisoit pour détruire la superbe Nation des François; Gg 3 on

qu

VC

nı

la

m

av

ge

on dit hautement qu'il est Simoniaque, &

la source de la Simonie.

La lecture de ces Griefs fut suivie d'un Appel au futur Concile, de tout ce que pourroit faire le prétendu Pape. Le Roi & toute la Nation y adhérerent.

On ne s'en tint pas là; le Roi par le conseil d'Etienne Colonne, ennemi déclaré de Boniface, forma le projet de le faire enlever pour le conduire à Lyon, où se seroit tenu le Concile qui devoit le juger. Nogaret, son premier Accusateur, fut chargé de cette hazardeuse commission: il s'associa un Chevalier Italien qui avoit un Château en Toscane; là ils négocierent si heureusement & fi secrettement, qu'ils surprirent le Pape dans la petite ville d'Agnani sa Patrie, & le firent leur prisonnier. Sa captivité ne fut pas longue, les Bourgeois d'Agnani se repentirent de leur persidie ou de leur lâcheté; ils prirent les Ar-mes, chasserent les François, qui n'eurent le Pape en leur pouvoir que deux jours. Ce Pontife partit auslisôt pour Rome plein de projets de venvengeance; mais il y mourut l'onzième d'octobre, & ne survécut qu'un mois à l'humiliation qu'il avoit soufferte. Son Successeur annulla tout ce qu'il avoit fait contre la France; mais il poursuivit vivement, comme il le devoit, ceux qui avoient servi d'instrument à la vengeance du Roi.

## Fin du Tome I.



so printed it it is perior or

Albert Marine, all promises und la dep programation on appointment of the authorization of the consequent of the albert marines of the consequence of the authorization of the consequence of the consequence of

Painty Time The mois 474 Verdetace; thris it Paof Junion V Sign of SHOOVEL - A J. F. Anners of graneos I : SOREIN \*SV17 35 U.S.L. in le devoir . forms qui -1107 A MASEAN BRITAN Ins els Tome

